““Zwischen Weltverbesserung und Isolation”
Reflexionen der Moderne im dramatischen Werk

Ernst Tollers

Wissenschaftliche Arbeit im Rahmen der Ersten Staatspriifung fiir

das Lehramt an Gymnasien und Gesamtschulen

Universitit des Saarlandes
Fachrichtung 4.1 Germanistik
Prof. Dr. Anke-Marie Lohmeier

vorgelegt von:
Oliver Doepner
Schumannstr. 11
66111 Saarbriicken

Saarbriicken, im Juli 2001



Danksagung

Die vorliegende Arbeit wurde am 27. Juli 2001 als Examensarbeit im Rahmen
der Ersten Staatspriifung fiir das Lehramt an Gymnasien und Gesamtschulen im
Saarland eingereicht.

Frau Professorin Dr. Anke-Marie Lohmeier gilt mein herzlichster Dank fiir
die Betreuung der Arbeit. Ihre methodische und inhaltliche Kritik regten mich
immer wieder an, meine Argumentation zu prizisieren. Den Teilnehmern des
Examenskolloquiums danke ich herzlich fiir die angeregten Diskussionen. Den
Mitarbeitern der Ernst-Toller-Gesellschaft unter Leitung von Herrn Dr. Dieter
Distl gilt mein besonderer Dank fiir die vorziigliche Unterstiitzung bei der
Literaturbeschaffung.

Diese Arbeit wurde mit dem IETEX-Textsatzsystem und dem Texteditor GNU
Emacs auf dem Betriebssystem GNU/Linux erstellt. Allen Entwicklern der “Free
Software”-Bewegung, die zur Entstehung dieser Hilfsmittel beigetragen haben,
danke ich ebenfalls recht herzlich.

Saarbriicken, im Juli 2001 Oliver Doepner



Inhaltsverzeichnis

Einleitung

1 Begriffliche und theoretische Grundlagen

2

1.1
1.2
1.3

Modernisierungsprozess und Moderne . . . . . . ... ... ...
Literarische Moderne . . . . . . . .. .. .. ... ... ... .

Modernetheoretische Literaturwissenschaft . . . . . . . . . . ..

Aspekte und Themenfelder der Dramenanalyse

2.1
2.2
2.3

Die ausgewihlten Dramen im Kontext ihrer Zeit . . . . . . . . ..
Das Grundmotiv der Einheit und Ganzheit . . . . . .. ... ...
Modifikation und Relativierung der Einheitsidee . . . . . . . . . .

Friihe Generalisierung des Gemeinschaftsideals:
“Die Wandlung”

3.1
32
33
34
3.5
3.6
3.7
3.8
39
3.10

Inhaltliche Zusammenfassung . . . . . ... ... ... .....
Bemerkungen zu Wirkungsabsicht und Textgestalt . . . . . . . . .
Das in seiner Integritit bedrohte Subjekt . . . . . . .. .. .. ..
Das unbefriedigte Gemeinschaftsideal . . . . . . ... ... ...
Die kriegfiihrende Nation als inhumane Gemeinschaftsfiktion . . .
Der Tod als Feind des Geistes . . . . . . ... ... ........
Menschlichkeit als Offenbarung . . . . . . .. ... ... ....
Religiose Anleihen des Menschheitsmythos . . . . . . . . . . ..
Menschlichkeitskult und Revolution . . . . . ... .. ... ...
Zusammenfassung und Wiirdigung . . . . . . ..o oL
3.10.1 Kiritik nationalistischer Inhumanitat . . . . . .. ... ..
3.10.2 Die Totalitdt des Menschheitskultes . . . . . .. ... ..

Das integre Subjekt als verhinderter Massenfiihrer:
“Masse Mensch”

4.1
4.2

Inhaltliche Zusammenfassung . . . . . .. ... ... ......

Anmerkungen . . . .. ..o

il

10

13
13
15
17

18
18
19
21
23
25
26
29
30
32
33
34
35



4.3
4.4
4.5
4.6
4.7
4.8
4.9

Bekenntnis zur Revolution aus Verantwortung . . . . . . . . ..
Kritik der kapitalistischen Pervertierung von Liebe und Giite . . .
Menschheitserlosung oder Massenaufruhr . . . . . . . ... ..
Revolution als Systemdes Todes . . . . . ... ... ......
Schuld und Uberwindung . . . . ... ... ...........
Der messianische Tod der Fiihrerin ohne Volk . . . . . . . . ..
Zur diskursiven Problematik des Dramas . . . . . . . ... ...
49.1 Das Dilemma der Verbriidderungsidee . . .. ... ...
4.9.2 Der Begriff der “Masse” . . . ... ... ... .....

5 Zwischen Revolutionslogik und Irrsinn:

“Hoppla, wir leben!”

5.1
52
5.3

54
5.5
5.6
5.7

5.8

Bemerkungen zur Textedition . . . . . . . ... ... ... ...

Inhaltliche Zusammenfassung . . . . .. ... ... ......

Die Inhaftierten als Schwundform der revolutioniren

Menschengemeinschaft . . . . . . ... ... ... 00

Die republikanische Welt: Pluralitit und Widerspriiche . . . . .

Die politische Sphire zwischen Pragmatismus und Reaktion

Die Isolation des Protagonisten . . . . . . . ... ... .. ...
Politische Bewiltigungskonzepte und zwiespiltige Autornorm . .
5.7.1 Bemerkungen zur Erstfassung . . . . . ... ... ...
Zur ‘Modernitat’ von “Hoppla, wir leben!” . . . . . . . ... ..

6 Aufrechter Untergang in vaterliindischer Barbarei:

“Pastor Hall”

6.1 Inhaltliche Zusammenfassung . . . . ... ... ... .....
6.2 Die Diktatur als Bedrohung der ethischen Freiheit . . . . . . . .
6.3 Familie und Gemeinde: Bastionen des Anstands . . . . . . . ..
6.4 Der Protagonist und sein “Weg der Wahrheit” . . . . . ... ..
6.5 Der Appellcharakter des Stiickes . . . . . ... ... ... ...

7 Zusammenfassung und Schlussbemerkungen

7.1
7.2

Die Ergebnisse im Uberblick . . . . ... ............
Zwischen Weltverbesserung und Isolation . . . . .. ... ...

Literaturverzeichnis

il

43
44
46
47
49
50
50
52

55
55
57

59
61
63
66
70
72
74

78
78
79
82
84
86

91
91
94

97



Einleitung

I. Themenstellung

Diese Arbeit beschiftigt sich mit einer Auswahl dramatischer Werke Ernst Tollers.
Die Dramen werden aus einer ‘modernetheoretischen’ Perspektive daraufhin
untersucht, wie der Autor sich mit den Problemen und Entwicklungen seiner Zeit
auseinander setzte. Dabei soll insbesondere herausgearbeitet werden, wie sich
das Spannungsverhiltnis zwischen Tollers intensiv empfundenem Wunsch nach
Weltverbesserung und der oft von Isolation gepridgten Lage des intellektuellen
Idealisten in seiner literarischen Produktion duferte.

Ernst Tollers Schaffensperiode als Dramatiker erstreckte sich ziemlich genau
auf die Zeit zwischen den Weltkriegen. Der Schrecken des ersten Krieges prigte
seine politische Grundhaltung und machte ihn zum Pazifisten und Verfechter
eines ‘humanen’ Sozialismus. Politische Berithmtheit erlangte er als eine der
fiihrenden Gestalten der Miinchener Réterepublik von 1918/1919. Die folgende
mehrjihrige Haft, in der er einige seiner bedeutendsten Werke schrieb, festigten
seinen Ruf als Symbolgestalt der Revolution. Wihrend der Weimarer Republik
avancierte Toller zu einem der erfolgreichsten Dramatiker deutscher Sprache.!
In seinem stets von politischem Engagement durchdrungenen literarischen Werk
orientierte er sich meist eng an zeitgeschichtlichen Themen. Als klarsichtiger
Kritiker des aufstrebenden Nationalsozialismus nahm er frith die vorauseilenden

2 wahr. Nach Jahren des Exils wihlte er

Schatten eines erneuten “Erdgemetzels
1939 den Freitod.

Ernst Toller gilt als einer der “engagierten™

Autoren deutscher
Literatur, der die Doppelrolle des Schriftstellers und politischen Aktivisten
mit bemerkenswerter Intensitit ausfiillte. Im Wechselspiel der beiden

Betitigungsfelder versuchte er, Idee und Praxis zu verkniipfen. In allen Stiicken,

Vgl. den Beitrag von Thomas Anz iiber Ernst Toller in: Metzler Autoren-Lexikon.

Deutschsprachige Dichter und Schriftsteller vom Mittelalter bis zur Gegenwart. Herausgegeben

von Bernd Lutz. Stuttgart [u.a.] 1997.

2 Mit diesem Ausdruck hatte Toller den Ersten Weltkrieg im Nachhinein bezeichnet. Siche GW 1I,
S. 8.

3 Vgl. [Distl, 1993], S. 14.



die in der vorliegenden Arbeit untersucht werden, geht es im Wesentlichen
um die Frage nach der richtigen Handlungsweise des ethischen Subjekts bei
der Verbesserung der politisch-gesellschaftlichen Verhiltnisse. Die friihen,
expressionistischen Stiicke thematisieren einerseits die Rolle des vorbildlichen
intellektuellen Fiihrers bei der Revolutionierung der Menschheit und zeigen
andererseits die Grausamkeit und Inhumanitidt der systematischen Gewalt im
Krieg und in revolutiondren Kampfhandlungen. In den spéteren Stiicken wird
die Fiihrerproblematik abgelost durch die Frage nach geeigneten individuellen
Handlungsmoglichkeiten, die dem Einzelnen in der scheinbar demokratischen
Welt der Republik bzw. in der totalitiren Welt der NS-Herrschaft (noch) zur
Verfiigung stehen.

Durchgingiges Merkmal all dieser Dramen ist die Konfrontation relativ
isolierter Hauptfiguren mit einer problematisierten Gegenwart. In der
Motivierung, Gestaltung und Auflosung dieses Gegensatzes entwickeln die
Stiicke ihre jeweiligen Eigenheiten. Dies zu analysieren und im jeweils relevanten
zeitgeschichtlichen Kontext als Versuch einer literarischen Bewiltigung von
Prozessen der historischen Moderne zu verstehen, ist das Hauptanliegen der
vorliegenden Arbeit. Die ausgewiéhlten Dramen Ernst Tollers werden somit als
Literatur der ‘Literarischen Moderne’ in den Blick genommen.*

Aus der genannten Perspektive auf die in den Dramen erkennbaren
Reflexionsmuster erschlieBt sich eine Verlaufslinie, die die Tollersche
Modernereflexion in ihrer Entwicklung beschreibt. Zugleich ergibt sich damit ein
Beispiel, wie ein wichtiger Autor der Weimarer Republik seine “Bewiltigung
des Wirklichen™ von expressionistischer Verkiindigungsdramatik iiber das

neusachliche Zeitstiick bis hin zum antifaschistischen Exildrama variierte.

II. Methode und Aufbau

Ernst Toller war lange Zeit ein sehr umstrittener Autor, der den Kommunisten
zu “biirgerlich” und den Konservativen zu “sozialistisch” war. Auch der
literaturwissenschaftlichen Forschung ist es oft schwer gefallen, einen
differenzierten Zugang zu Tollers Werk zu finden. Immer wieder wurde er z. B.
auf sein expressionistisches Frithwerk reduziert.

Gliicklicherweise erbrachten die vergangenen Jahrzehnte eine Reihe

Was dabei mit ‘Literarischer Moderne’ und verwandten Begriffen genau gemeint sein soll, wird in
dem folgenden Grundlagen-Kapitel expliziert.

So der Titel der neueren Monographie von Kirsten Reimers, die Tollers Bild von der “Realitit”
und ihrer Gestaltbarkeit anhand umfassender Dramenanalysen untersucht. Siehe [Reimers, 2000].

2



von differenzierten Analysen, die sich um eine unvoreingenommene Sicht
auf ihren Gegenstand bemithen und dabei verschiedene methodische
Ansitze zur Anwendung bringen.® Einen wesentlichen Fortschritt fiir die
Forschungsbemiihungen brachte die Herausgabe der ‘Gesammelten Werke’ Ernst
Tollers mit sich, die 1978 durch Wolfgang Frithwald und John M. Spalek besorgt
wurde.’

Die  vorliegende  Arbeit  versucht unter =~ Anwendung  ihres
‘modernetheoretischen” Ansatzes auf normative Distanz zu den untersuchten
Texten zu gehen und damit eine reproduzierende Verdopplung der Autornorm
moglichst zu vermeiden. Die Texte werden auf die in ihnen enthaltenen
Reflexionsmuster, Wertsysteme und Handlungsperspektiven untersucht. Dabei
soll moglichst keine implizite Parteinahme fiir oder wider eine bestimmte
Auffassung von Humanitit erfolgen. Der Autor als moralisches Subjekt soll
hinter die Denkstrukturen und Ideologeme zuriicktreten, die in seinen Stiicken
enthalten sind. Die Herausarbeitung dieser Strukturen ist deswegen die zentrale
Aufgabe der Arbeit.

Die Untersuchung beschrinkt sich auf eine Auswahl dramatischer Texte
und beriicksichtigt andere Werke und Publikationen Tollers nur am Rande.
Die aufgestellten Thesen und Analyseurteile erhalten dadurch eine gewisse
Vorldufigkeit, die im Rahmen einer solchen Arbeit aber nie zu vermeiden ist. Die
gattungsmiBige Einschriankung auf die Dramatik scheint vertretbar, da diese den
Schwerpunkt des literarischen Werks des Autors darstellt.

Ausgewidhlt wurden aus dem expressionistischen Frithwerk die
‘messianischen” Dramen ‘Die Wandlung’ (1917) und ‘Masse Mensch’
(1919). Beide stehen in einem engen Zusammenhang und bilden den
Kern der ‘O Mensch’-Dramatik Tollers. Relativ ausfithrlich wird auch
auf das 1927 entstandene Stiick ‘Hoppla, wir leben!’ eingegangen, da es
einen deutlichen Schritt in Tollers Abwendung von der expressionistischen
Weltsicht dokumentiert. Das antifaschistische Exildrama ‘Pastor Hall’ (1938)
vervollstindigt den Entwicklungsbogen zumindest zeitlich: Es ist zugleich Tollers
letztes Biithnenstiick.

Zur Methode der vorliegenden Arbeit gehort es, die argumentativen Aussagen
moglichst nur aus der Interpretation der dramatischen Texte abzuleiten. Die

Fiir eine gute Ubersicht iiber den neueren Forschungsstand sei hier auf [Reimers, 2000], S. 13f.
verwiesen.

Wolfgang Frithwald / John M. Spalek [Hrsg.]: Ernst Toller. Gesammelte Werke. Band I-V.
Miinchen 1978. Zitate in der vorliegenden Arbeit, die sich auf die ‘Gesammelten Werke’ beziehen,
sind durch die in Klammern stehende Angaben des Bandes und der entsprechenden Seitenzahl
gekennzeichnet.



Dramenanalyse erfolgt textnah und zieht biographische Informationen iiber den
Autor nur in Ausnahmeféllen hinzu. Der verengte Blick einer biographisch
argumentierenden Interpretation soll so vermieden werden.

Im folgenden Kapitel werden einige begriffliche Grundlagen entwickelt,
um den genannten ‘modernetheoretischen Ansatz’ genauer zu definieren.
Daraus ergibt sich die iibergreifende Perspektive der Arbeit. Fiir die konkrete
Dramenanalyse fiihrt dies zu einer Reihe von Aspekten und Themenstellungen,
die in einem weiteren Kapitel umrissen werden. Die eigentliche Analyse erfolgt
dann kapitelweise fiir alle vier Dramen. Am Ende dieser Kapitel habe ich
mich jeweils bemiiht, die Kernpunkte der Argumentation in geeigneter Form
zu biindeln. Das abschlieBende Kapitel dient dann der Zusammenfassung der
Ergebnisse und enthélt die Schlussbemerkungen der Arbeit.



Kapitel 1

Begriffliche und theoretische Grundlagen

In der FEinleitung wurden Schlagworter wie ‘“Modernisierungsprozess”,
“Modernereflexion” und “Literarische Moderne” verwendet, die einer
theoretischen Fundierung und begrifflichen Kldrung bediirfen. Die entsprechende

Grundlegung soll in diesem Kapitel erfolgen.

1.1 Modernisierungsprozess und Moderne

Im Rahmen einer literaturwissenschaftlichen Arbeit ist der Begriff “Moderne”
zundchst mehrdeutig. Einerseits werden vollig verschiedene Phasen der
Literaturgeschichte als “Moderne” apostrophiert, andererseits mischt sich dabei
die Ubernahme von Selbstkennzeichnungen “moderner” Schriftsteller mit mehr
oder weniger begrifflich-analytischen Verwendungen dieses Etiketts durch die
Literaturwissenschaft.!

So begegnet man der élteren Begriffsverwendung in der Opposition “modern”
versus “antik” spitestens seitdem die Giiltigkeit zeitenthobener Schonheitsideale
im Sinne einer unnachahmlichen Antike zum Gegenstand asthetiktheoretischer
Problematisierung geworden war.? Die implizite Aufwertung des Neuen iiber das
Bestehende zeigte sich seither immer wieder und mit zunehmender Intensitéit
im Selbstverstindnis verschiedener literarischer Gruppen und ‘“Avantgarden”:
So sahen Autoren des ‘Jungen Deutschlands’ “das Moderne” als Moment

ihrer kiinstlerischen Bestrebens,’

Naturalisten publizierten als “Moderne
Dichtercharaktere”,* und fiir die Wende zum 20. Jahrhundert wird der Terminus

“Moderne” sogar als inflationére Selbst- und Sammelbezeichnung verwendet, um

1 Vgl. z. B. [Kemper, 1998], S. 97ff., [Koopmann, 1997], S. 1-11, und [Grimminger, 1995], S. 12ff.

S}

Die im Frankreich des spiten 17. Jahrhunderts ausgeloste “Querelle des Anciens et des Modernes”
gehort ebenso zu diesem Diskursfeld wie der spéter z. B. von Schiller und Schlegel artikulierte
Verlust antiker Idealitit. Vgl. dazu [Plumpe, 1995], S. 12, [Koopmann, 1997], S. 1f. oder
[JauB, 1989], S. 6.

Vgl. [Koopmann, 1997], S. 3: “”“Moderne’ wurde um 1835 zu einem der neuen Schlagwdérter, die
die Bewegung des Jungen Deutschland kennzeichneten [..].”

Arendt, Wilhelm (Hrsg): Moderne Dichter-Charaktere. Berlin 1885.



o N N W

die nicht mehr chronologisch zu ordnende Vielfalt literarischer “Epochen” und
Tendenzen dieser Zeit unter eine gemeinsame Uberschrift zu bringen.

Auch in der Postmoderne-Diskussion der letzten Jahrzehnte zeigte sich
eindrucksvoll, wie unspezifisch und vage der Begriff der “Moderne” auch in
der Debatte um das vermeintliche Ende der durch ihn bezeichneten Periode
geblieben zu sein scheint. Diese Schwierigkeiten wurden nicht ohne Grund als

Herausforderung zu einer “Prizisierung des Begriffs™

wahrgenommen.

Die angedeuteten Varianten der Begriffsverwendung haben zwar gemeinsam,
dass sie Tendenzen oder Phasen im Laufe der Literaturgeschichte bezeichnen,
bei denen das Verhiltnis von Innovation und Tradition, Neuem und Altem,
Bestehendem und Verdnderung eine besondere Relevanz erhielt. Will man aber
“die Moderne” als iibergreifendes Periodisierungskonzept definieren und damit
die Vielfalt der “historisierenden” Begriffsverwendungen sozusagen unter dem
systematischen Dach einer “gegenwartsoffenen Langzeitepoche” ordnen,® so
reicht es nicht aus, dem Auftreten entsprechender Benennungen in poetologischen
Dokumenten oder sonstigen Formen literarischer Selbstbezeichnung
nachzuspiiren.

Vielmehr ist die Frage zu stellen, seit wann und warum die Bestrebung,
“Tradition nicht zu wiederholen, sondern permanent zu brechen”,” zu einem
bestimmenden Merkmal von Literatur wurde. Dariiber hinaus bliebe zu kléren,
welche Fragen man an den derart systematisierten Gegenstandsbereich “moderner
Literatur” eigentlich stellen will, um den Begriffsaufwand in einem entsprechend
erkenntnistrichtigen Forschungsparadigma nutzbar zu machen.

Es hat sich als hilfreich erwiesen, zunichst zwischen “literarischer Moderne”
und “gesellschaftlicher bzw. historischer Moderne” zu unterscheiden. Letztere
ist mit Riickgriff auf Ergebnisse aus Gesellschaftgeschichte, soziologischer
Systemtheorie und (politischer) Philosophie relativ prizise zu fassen.®

So kann ein Begriffsbiindel zur Kennzeichnung des Prozesses der
“gesellschaftlichen Modernisierung” zusammengetragen werden, wobei die
verschiedenen Betrachtungsaspekte als Perspektiven auf einen komplexen
Gesamtvorgang zu verstehen sind. Anhand der genaueren Charakterisierung
dieses Prozesses kann dann die “gesellschaftliche Moderne” als der Zeitraum

eingegrenzt werden, in dem diese Prozessmerkmale “irreversibel” werden und

[Anz/Stark, 1994H], S. 101.

[Kemper, 1998], S. 101.

[Plumpe, 1995], S. 32.

Als Bezugsquellen dienen hier wesentlich die umfassenden Arbeiten von Hans-Ulrich
Wehler, Niklas Luhmann und Jiirgen Habermas. Zur Begriindung dieser Auswahl vgl. auch
[Lohmeier, 2000a], S. 1-5.



in ihrer Beschleunigung und historischen Relevanz einen epochalen Wandel
konstituieren.’

Aus sozialgeschichtlicher Sicht wird gesellschaftliche Modernisierung
im Wesentlichen durch die Herausbildung moderner Zentralgewalten
(Staatenbildung), das Entstehen maschinisierter, zentralisierter und
stark arbeitsteiliger Produktionsweisen (Industrialisierung) sowie die
gewinnorientierte, auf marktwirtschaftlichen Prinzipien basierende Aneignung
(Kapitalisierung) gekennzeichnet. Diese politischen und ©6konomischen
Tendenzen sind begleitet von Bevélkerungswachstum und der Entstehung
stidtischer Zentren (Urbanisierung).'’

Die genannten sozialgeschichtlichen Prozesse bewirken gesellschaftliche
Verdnderungen, die aus systemtheoretischer Sicht als “Transformation
der stratifikatorisch differenzierten Gesellschaft Alteuropas zur funktional
differenzierten Gesellschaft der europiischen Moderne” beschrieben wurden.!!
Diese funktionale Ausdifferenzierung beschert modernen Gesellschaften
eine Vielfalt relativ autonomer sozialer “Teilsysteme” mit jeweils eigenen
Norm- und Wertsetzungen. Auch Kunst und Literatur geraten in den
Rang eines relativierten Teilbereichs, es erfolgt eine “Autonomisierung des
Kunstsystems”. Auflerdem gehoren die Individuen nur mehr partiell, temporér
und funktionsbezogen solchen Teilsystemen an. Mit dem Verlust statischer
Lokalisierung in angestammten Standeshierarchien erfihrt auch die “Ganzheit”
menschlicher Selbstwahrnehmung und die darauf basierende “soziale Identitit”
eine zunehmende Brechung.'?

Da die funktionale Differenzierung der Gesellschaft aus systemtheoretischer
Sicht keine “Funktionsredundanz” hervorbringt, gibt es in ihr auch “keinen Ort
mehr [..], am dem sie privilegiert und zustimmungsféhig beschrieben werden
konnte”. '3

Diese Feststellung leitet unmittelbar iiber zu den Konsequenzen, die
der Modernisierungsprozess aus philosophischer Perspektive mit sich
bringt: Gesellschaftliche Modernisierung als “fundamentale Verdnderung

9914

des Denkens und der Normbildung™'* ist mit Jiirgen Habermas wesentlich durch

9 Vgl. [Wehler, 1987], S. 21 und [Luhmann, 1980], S. 27.

10vg]. [Wehler, 1987], S. 23, 59ff. und 218ff.

' Die hier sehr knapp gehaltene Andeutung des systemtheoretischen Modernisierungsbegriffes
stiitzt sich hauptsédchlich auf [Lohmeier, 2000a], S. 44f. wobei die theoretischen Grundlagen in
verschiedenen Arbeiten Luhmanns zu finden sind.

12 Vgl. [Plumpe, 1995], S. 44, [Lohmeier, 2000a], S. 3.

13 [Plumpe, 1995], S. 46.

14 [Lohmeier, 2000a], S. 3.



Sckularisierung, Pluralisierung, Selbstreflexivitdt und Subjektautonomie
gekennzeichnet: Die frithere FEinheit normativ gesetzter Wahrheit im
Weltdeutungssystem der Religion verliert durch die Sékularisierung an
Verbindlichkeit, was einen Verlust an religioser Heilsgewissheit und
eine Entwertung religios fundierter Normen und Wertsetzungen mit sich
bringt. Dieser Vorgang der Relativierung trifft auch alle anderen Systeme
verabsolutierender Weltdeutung. Die Tendenz zum Wahrheitspluralismus setzt
solchen Absolutheitsanspriichen die Einsicht in die subjektive Perspektivierung
jeglicher Erkenntnis entgegen.'> Fiir die somit in die Autonomie entlassenen
Subjekte moderner Gesellschaften ergibt sich die prinzipielle Notwendigkeit,
eigene Normen und Werte zu entwickeln und fiir ihr soziales Miteinander

Ubereinkiinfte auszuhandeln:

Die Moderne kann und will ihre orientierenden Mafstibe nicht mehr
Vorbildern einer anderen Epoche entlehnen, sie muss ihre Normativitdit aus
sich selbst schopfen.'®

Dieses “Aus-sich-selbst-Schopfen” verschafft dem modernen Subjekt die
Notwendigkeit der Selbstreflexion. Die stets priasente Option der Selbstinspektion
schafft eine fiir modernes Bewusstsein typische “Dissoziation”: Es entsteht nicht
mehr als Einheit in vorgegebenen Erfahrungs- und Deutungshorizonten, sondern
tritt quasi neben sich, reflektiert sich und seine Bestimmungen und kann bzw.
muss dabei Probleme seiner “Identitit” aufwerfen.

Die hiermit gegebene Begriffsbestimmung “gesellschaftlicher
Modernisierung” und ihrer Auswirkungen auf “modernes Bewusstsein” wird
mittlerweile in vielen literaturwissenschaftlichen Publikationen in &hnlicher
Weise zusammengefasst und “verdichtet sich allméhlich zu einem soliden
Konsens™!".

Neben den dargestellten Aspekten, die quasi zum begrifflichen Kernbestand
gesellschaftlicher Modernisierung zu rechnen sind, werden von verschiedenen
Autoren weitere Teilmomente genannt. So gehoren z.B. fiir Hans Esselborn
zu den “zentralen aufBerliterarischen Herausforderungen” an die Literatur
der Moderne die politische Demokratisierung, der Fortschritt in den
Naturwissenschaften und die Herausbildung einer moderner Medienkultur.'®

Auch Thomas Anz nennt die “Expansion massenkommunkativer Prozesse”

15 Das ergibt sich aus der durch Kant eingeleiteten “transzendentalphilosophischen Wende”.

16 [Habermas, 1985], S. 16.

17 Siehe [Lohmeier, 2000a], S. 5. Thomas Anz verwendet den Begriff der “zivilisatorischen
Moderne” in nahezu deckungsgleicher Bedeutung: [Anz, 1994], S. 1.

18 [Esselborn, 1994], S. 416-418.



als Merkmal der “zivilisatorischen” Moderne. Er betont des Weiteren die fiir
das “zivilisierte Subjekt” notwendig gewordene Affektkontrolle als wichtigen
sozialpsychologischen Aspekt.!

Basierend auf dem Biindel der angefiihrten Modernisierungsmerkmale
lasst sich der Epochenbegriff der ‘“gesellschaftlichen Moderne” schliissig
aufbauen. Interessanterweise ergibt sich aus den verschiedenen Aspekten des
Modernisierungsprozesses eine ganz dhnliche zeitliche Verortung fiir den Beginn

dieser historischen Epoche:

So gibt es sowohl interdisziplindr als auch innerhalb der verschiedenen
methodischen Ansitze der Literaturwissenschaft einen gewissen Konsens,
die Makroepoche der Moderne in der von Reinhart Koselleck so genannten
Sattelzeit um 1800, im weiteren Sinne zwischen 1750 und 1850 beginnen zu
lassen.?’

Begriindung fiir diesen Konsens ist die Diagnose, dass die genannten Teilprozesse
in ungefidhr diesem Zeitraum “irreversibel” werden. Die politische Zisur
durch die Franzosische Revolution, das Einsetzen der industriellen Revolution,
die Auswirkungen der rationalistischen Aufklirung und die Kritik ihres
Wahrheitsbegriffs in der Kantischen Tranzendentalphilosophie sind greifbare

Wendepunkte, die diesen Periodisierungskonsens (zusitzlich) bestirken.

1.2 Literarische Moderne

Nachdem der Begriffskomplex der*“gesellschaftlichen Modernisierung” umrissen
und die “historische Moderne” als eingrenzbare Periode vorgestellt wurde, kann
der Begriff der “literarischen Moderne” — oder allgemeiner: der “dsthetischen
Moderne” — daran angeschlossen werden.

Ausgehend von der Theorie der gesellschaftlichen Moderne kann das
auffallende Thematisieren und Problematisieren von Aspekten dieses
gesellschaftlichen Vorgangs in Literatur und Asthetik sozusagen als gleichzeitiger,
aber ambivalenter Bewusstseinsprozess begriffen werden, der vor dem
Hintergrund der genannten Umwilzungen zunehmend unausweichlich zu werden
scheint. Das Bewusstsein, “in grundsétzlich veridnderter Zeit” zu leben, wird seit
dem spiten 18. Jahrhundert zum “beherrschenden Gesichtspunkt &sthetischer

Reflexion und Produktion”.?! Es liegt also nahe, “dsthetische Moderne” als

19 Vel. die Bezugnahme auf Norbert Elias in [Anz, 1994], S. 1.
20 [Kemper, 1998], S. 101. Siehe auch [Plumpe, 1995], S. 24-25.
2l [Lohmeier, 2000a], S. 5.



“ambivalente Reaktion auf gesellschaftliche Modernisierungsprozesse” zu
begreifen.??

9923

Im Zuge der Anwendung dieses “literaturhistorischen Paradigmas” ist der

Vorschlag entstanden, “Literarische Moderne” als “Makroepoche” zu verstehen:

Der Makroepochenbegriff stiftet nicht nur die Zusammenhinge
von Lingsschnitten, sondern vermag auch, die synchronen
inneren Zusammenhidnge scheinbar gegensitzlicher Phdnomene als
unterschiedliche, in ihren Erscheinungsformen kontrire Antworten auf ein
und dasselbe Grundproblem der Moderne auszuweisen.>*

Die tradierten literaturgeschichtlichen Epochenbegriffe sollen dabei als
“Mikroepochen” beibehalten und in das Modell eingebettet werden.?

Angriffspunkte fiir eine Kritik dieser Theorie der Literarischen Moderne
liegen sicherlich im latenten Teleologismus des prozessualen und damit
vermeintlich linear gerichteten Basisbegriffs gesellschaftlicher Modernisierung.
Es muss auflerdem betont werden, dass insbesondere die zeitliche Festlegung
der Epoche primir auf die Verhiltnisse Westeuropas zugeschnitten ist. Auch
die Diskussion um die angebliche Ablosung der Moderne durch die sogenannte
“Postmoderne” ergibt gewisse Moglichkeiten der Kritik, die aber hier nicht weiter
erortert werden konnen.

Generell ist die Neben- und Gegenldufigkeit von Teilstringen des
gesellschaftlichen Modernisierungsprozesses ebenso zu beachten wie die reflexive
Bezogenheit und Verschobenheit von literarischer Moderne gegeniiber Aspekten
der gesellschaftlichen Modernisierung. Die vorgestellte Forschungsperspektive ist
gerade nicht im Sinne einer irgendwie gearteten “Widerspiegelungstheorie” zu
verstehen.

1.3 Modernetheoretische Literaturwissenschaft

Ausgehend von dem allgemeinen Begriff literarischer Moderne als der Literatur
der letzten 200 Jahre, bleibt zu kldren, welche Fragen man an diese moderne
Literatur stellen will und inwiefern man dabei zu einer Graduierung literarischer
“Modernitit” gelangt.

Die iltere Forschung, die “ihren Modernebegriff mehr oder weniger aus

den Texten selbst” bezog, sah iiberall dort “moderne Literatur”, wo Phinomene

22 [Anz/Stark, 1994H], S. 1.

23 Ebd.

2 [Vietta/Kemper, 1998H], S. 14.
25 Einen systemtheoretisch begriindeten Entwurf zur volligen Neugliederung der “Epochen moderner
Literatur” liefert dagegen [Plumpe, 1995].

10



des Modernisierungsprozesses literarisch aufgegriffen wurden. Der dabei hiufig
anzutreffende Tenor von Verlusterfahrung und Modernekritik galt den Interpreten
gerade als das spezifisch Moderne dieser Literatur. Vielfach wurde diese
“antimoderne” Haltung sogar schlicht reproduziert, weil sich die Forschung “im
Wahrnehmungs- und Deutungssystem der Texte selbst” bewegte und nicht selten
der Gefahr erlag, “ihren Gegenstand lediglich zu verdoppeln” .2

Der Begriffsapparat, der in den vorigen Abschnitten vorgestellt wurde, bietet
nach Auffassung von Anke-Marie Lohmeier die Moglichkeit, “die Position
identifizierender Textverdopplung aufzugeben und auf analytische Distanz zu
den Texten zu gehen”. Denn in diesen Texten wird den differenzierenden,
pluralisierenden und sozusagen normativ befreienden Tendenzen des
Modernisierungsprozesses vielfach eine Sehnsucht nach neuer Totalitit und
Verbindlichkeit entgegen gesetzt, die in ithrem ideologischen Kern bedenkliche
“Einheit- und Ganzheitswiinsche”?” mit sich bringt. Auch Silvio Vietta und Dirk

Kemper sehen die Problematik solcher Denkfiguren:

Die Moderne wird den Prozess der Sékularisation selbst radikal
vorantreiben, aber sie wird auch die durch den Metaphysikverlust
enstandene Leere zu kompensieren versuchen und so einer hochst
problematischen Geschichte der Utopien das Tor 6ffnen, den modernen
Ersatzreligionen und Ideologien.?®

Aus dieser Perspektive erscheint es interessant, die Modernitit von Literatur
nicht nur an innerliterarischen Fragen der Asthetik-, Stil- und Formengeschichte
festzumachen und in diesen Bereichen nach gestalterischer Innovation oder
strukturellen Analogien zwischen modernem Werk und moderner Welt zu
suchen,? sondern anhand geeigneter Kriterien die Modernitit des in den Werken
zum Ausdruck kommenden Bewusstseins zu analysieren.

Dieser Zugang zur Sondierung von Modernitit konnte auf einem

“normativen Begriff von Modernitit und modernem BewuBtsein”°

griinden,
der in relativ stringenter Weise aus den im letzten Abschnitt angefiihrten
Modernisierungsbegriffen der Systemtheorie und Philosophie entwickelt werden
kann. Er beruht im Wesentlichen darauf, die Wirkungen der Moderne auf
den Charakter von Wahrheitskonstruktion, sozialer Identitdtsbildung, Norm- und

Wertsystemen sowie die Modifikationen des Subjektstatus als Gegebenheiten der

26 Die hier zitierten Einschiitzungen finden sich in [Lohmeier, 2000a].

27 [Anz, 1994], S. 6.

28 [Vietta/Kemper, 1998H], S. 46.

2 Wie z.B. in der These, gesellschaftliche Fragmentarisierung als soziologischer Prozess spiegele
sich wider in fragmentarischer Textgestalt, vgl. [Anz, 1994], S. 4, oder [Vietta, 1992], S. 235.

30 [Lohmeier, 2000a], S. 8.

11



modernen Welt anzunehmen und die Selbstbestimmungsfihigkeit des Subjekts,
die Pluralitit von Wahrheit und die Konsensbediirftigkeit gesellschaftlicher
Normativitét als unhintergehbare Axiome moderner Gesellschaften zu verstehen.

Aus einem solchen Modernititsbegriff ergibt sich eine Vielzahl von
Fragestellungen, die als Aspekte fiir die literaturwissenschaftliche Analyse
nutzbar gemacht werden konnen. Zur Anwendung auf das dramatische Werk Ernst
Tollers werden diese Aspekte zunichst konkretisiert und dann moglichst textnah

angewendet.

12



Kapitel 2

Aspekte und Themenfelder der Dramenanalyse

2.1 Die ausgewihlten Dramen im Kontext ihrer Zeit

In Ernst Tollers Jugendzeit addierte sich die — fiir die Jahrhundertwende

! mit den besonderen

kennzeichnende — “Identitéitskrise des modernen Subjekts
Gegebenheiten seiner “sozialen Randlage”.? Als Sohn jiidischer Kaufleute in
einem preuflischen Provinzort in Posen gehorte er zu einer Minderheit und
er blieb auch wihrend der Schul- und Studienzeit ein AufBenseiter. Tollers
euphorische Meldung als Kriegsfreiwilliger griindete sich unter anderem auf
den Wunsch ‘dazu zu gehoren’. Seine Rastlosigkeit gegen Ende des Krieges
und die Konfrontation mit den vielschichtigen urbanen Lebenswelten von Berlin
und Miinchen taten ein Ubriges, um die Frage der sinngebenden sozialen
Zugehorigkeit zum Grundproblem seiner Selbstreflexion werden zu lassen.

Tollers selbsgewihlte Kriegsbeteiligung zeitigte Erfahrungen mit einer
Todesmaschinerie, deren sinnspendende Perspektivierung er nicht lange aufrecht
erhalten konnte. Die Desillusionierung wirkte politisierend. Sein gefiihlsméBiger
Pazifismus ndherte sich bald dem Konzept eines durch “Erweckung” zu
bewirkenden Sozialismus. Die eigene Zuordnungs- und Weltdeutungsproblematik
verkniipfte er — wie viele seiner Zeitgenossen — mit den Verelendungsphédnomenen
des Industriekapitalismus und machte sich das Ideal des “neuen Menschen” zu
eigen.

Kontrdar zu dem Phidnomen der Moderne, dass “Selbstvergewisserung nur
iber einen prinzipiell nicht verallgemeinerungsfihigen Reflexionsprozess erreicht
werden kann”,? beriefen sich die ‘O Mensch’-Expressionisten” auf ein

‘Urwesen’, eine allgemeinste Form des Menschseins, die sie als verbindende

' [Thomé, 2000], S. 25. Der Beitrag versucht eine Charakterisierung des spezifischen
Bewusstseinswandels in Deutschland um die Jahrhundertwende. Dabei kommt auch der
systemtheoretische Ansatz, wie er in Kapitel 1 kurz vorgestellt wurde, zur Anwendung.

2 Siehe [Rothe, 1983], S. 19f..

3 [Thomé, 2000], S. 22.

13



Kraft (re-)kultivieren wollten. Toller gestaltete im Sinne dieser Grundhaltung
seine Dramen ‘Die Wandlung’ und ‘Masse Mensch’. Das Ideal einer in Einheit
und Ganzheit verschmelzenden Menschengemeinschaft ist darin ergénzt durch die
— der Philosophie Gustav Landauers entnommene — Rollenverteilung zwischen
den “Geistigen” und dem “Volk”: Einzelne, sensible Intellektuelle, die den
“Geist” der Gemeinschaft aus fritheren Zeiten in sich bewahrt haben, lduten als
verkiindende, beispielgebende Leitfiguren eine Erweckungsbewegung ein, die
Landauer ‘Sozialismus’ nannte.* Toller gestaltete diesen Erweckungssozialismus
als das am Ende der ‘Wandlung’ erreichte revolutiondre Credo. Neben der
subjektiven Sinnsuche wird dort auch eine beilende Kritik des Krieges
ausgestaltet: Die kriegsmiBige Funktionalisierung von Medizin und Wissenschaft
kommt ebenso ins Visier wie die inhumane Instrumentalisierung christlicher und
traditioneller Werte.

Ernst Toller griff als einer der Fiihrer der Miinchener Riterepublik aktiv in die
zeitgeschichtlichen Ereignisse ein, die den Ubergang vom Weltkrieg zur ersten
deutschen Republik begleiteten. Nach der Niederschlagung der Revolution ging
er fiir fiinf Jahre in Haft.

Aus Tollers Vorstellungen von der Rollenverteilung zwischen
geistigen Fithrern und lenkbarer Volksmasse hatte sich im Zuge seiner
Revolutionsbeteiligung ein Problem ergeben: Die “Masse” war den falschen
Fiihrern gefolgt. Die konkurrierende Sozialismuskonzeption, die statt Erweckung
Klassenkampf propagierte, wurde deswegen in ‘Masse Mensch’ als dramatischer
Gegenspieler der Verbriiderungsvision abgebildet. Die innerrevolutionédren
Gegensitze lieen sich nur schwer in das Konzept der Menschengemeinschaft
eingliedern. Toller hielt zwar an dem idealistischen Kriterium der Gewaltlosigkeit
fest, doch die Zweifel an der Machbarkeit des Ideals sallen tief.

Die Realititen der Weimarer Republik, mit denen sich Toller nach
seiner Haftentlassung konfrontiert sah, lieBen die expressionistischen Utopien
noch weiter in den Hintergrund treten. Die Problemlage seines spiirbaren
‘Modernisierungsriickstandes’ arbeitete er in ‘Hoppla, wir leben!’ selbstkritisch
auf. Die Auflosung der Einheitsperspektive, die personliche Verunsicherung durch
rasante wirtschaftliche und technische Verdnderungen und die leidhafte Erfahrung
von Oberflachlichkeit und Vereinzelung bildeten den Stoff fiir dieses Drama.
Es ist interessant, wie Toller aus diesen Verlusterfahrungen eine neue politische
Handlungsperspektive entwickeln konnte.

Seine relativ konstruktive Haltung gegeniiber dem republikanischen System

Vgl. Gustav Landauers “Aufruf zum Sozialismus” von 1911. Hier wiedergegeben gemif
[Riihle, 1973].

14



dnderte sich angesichts der erstarkenden NS-Bewegung zum warnenden Appell.
Im spdteren Exil war ihm an der Bewahrung eines ‘aufrechten Gangs
der Anstindigen’ gelegen, den er in Form einer breiten antifaschistischen
Frontbildung auszuweiten versuchte. In seinem letzten Drama stand demzufolge
die Suche nach Allianzmodellen des Widerstandes im Vordergrund, die auf
der personlichen Ebene als “Weg der Wahrheit” dargestellt und an einem
vorbildhaften Protagonisten exemplifiziert wurde.

2.2 Das Grundmotiv der Einheit und Ganzheit

In den Dbegrifflichen Grundlegungen des vorhergehenden Kapitels
wurde herausgearbeitet, dass die ‘“Dissoziation des Subjekts” als
mentalititsgeschichtlicher Brennpunkt von intellektueller Modernewahrnehmung
im zeitlichen Umfeld von Spitexpressionismus und Weltkriegsvorstimmung
aufgefasst werden kann. Die Konfrontation mit dem blof3 Partikularen und
Temporiren sozialer Realitit ist bei Ernst Toller durch seine soziale “Randlage”
noch verstirkt.’

Im dramatischen Schaffen Tollers ist das Streben nach Einheit und
Ganzheit des Individuums “als Mensch” in der liebevollen Gemeinschaft “der
Menschheit” ein Grundmotiv, das unmittelbar aus den genannten Dispositionen
des modernen Subjekts heraus verstanden werden kann. Dieses Grundmotiv
wird der erste Ansatzpunkt der folgenden Dramenanalysen sein. Anhand der
geradezu prototypischen Durchgestaltung dieses Gemeinschaftsmotivs im Drama
‘Die Wandlung’ werden genauere Facetten und Bestimmungen dieser impliziten
Modernereflexion Tollers herausgearbeitet.

Das Spezifische am Gemeinschaftsideal in Tollers (frither) Dramatik ist
die konsequente Generalisierung des Konzeptes von Einheit und Ganzheit:
Innerhalb einer umfassend begriffenen ‘“Menschheit”, also der Gesamtheit aller
Menschen, werden gesellschaftliche Teilbereiche oder Leitideen vorgefiihrt
und als unvollkommene Gemeinschaftstrager qualifiziert. Sowohl durch ihre
Begrenztheit und den damit nétigen Ausschluss von Nicht-Zugehdrigen, als auch
durch innere Ungerechtigkeit und Scheinheiligkeit bleiben diese Gemeinschaften
“dem Menschen” unangemessen.

In den untersuchten Dramen finden sich hierfiir ein ganze Reihe von
Beispielen. Anhand der Herkunftswelt in der ‘Wandlung’ wird gezeigt, wie eine

religiose Teilgemeinschaft wie das Judentum als begrenzter gesellschaftlicher

Diese Einschidtzung wird insbesondere durch die entsprechende Darstellung von Wolfgang Rothe
nahe gelegt. Vgl. [Rothe, 1983], S. 19.

15



Bezirk einengend wirkt und unfrei macht. Ein Teilaspekt ist dabei, dass
die kommerzzentrierte Wertegemeinschaft biirgerlicher Kreise auf sozialer
Exklusion und Konventionen basiert, die eher Heuchelei und Ignoranz als wahre

Gemeinschaft fordern.

Als Scheinideal diskreditiert wird auch die Nationalgemeinschaft
des Vaterlandes, die nach auflen “Fremde” ausgrenzt und im Innern
Ausbeutungsverhiltnisse, Macht- und Besitzunterschiede aufweist. Im Krieg
tritt die Destruktivitit der nationalen Gemeinschaft fatal zu Tage, wie die

Fronterlebnisse in der ‘Wandlung’ illustrieren.

In ‘Masse Mensch’ wird dann dargestellt, dass auch die Gemeinschaft
proletarischer Revolutionidre potentiell von Massentrieben und falschen Fiihrern
beeintrichtigt ist und ein gewalttitiges Verstdndnis des Klassengegensatzes den

gemeinschaftsstiftenden Sinn der Menschheitserneuerung untergraben kann.

Im nachrevolutionidren Frieden von ‘Hoppla, wir leben!’ erweist sich das
Staatssystem schlieBlich als ambivalente Klammer fiir Klassengegensitze, die von

den Individuen nur durch tatkréiftiges Engagement iiberwunden werden konnten.

In der ‘Wandlung’ und in ‘Masse Mensch’ finden sich jeweils Protagonisten,
die diese Mingel erfahren, die Generalisierung des Gemeinschaftskonzepts
vollziehen und die Vision von umfassender Menschengemeinschaft verkiinden.
Beide Hauptfiguren propagieren “die Liebe zu den Menschen” als wahre
Bestimmung jedes menschlichen Individuums. Das kompromisslose Verstdndnis
des Menschheitsbegriffs bewirkt ein Gemeinschaftsverstiandnis, das keine Feinde
haben kann und haben darf. Der kategorische Imperativ der “Liebe” verbannt

auBerdem jeden inneren Unfrieden aus dieser Vision.

Es wird also untersucht, welche Faktoren fiir Tollers Gemeinschaftsideal
konstitutiv sind und in welches Verhiltnis er das (intellektuelle) Individuum
und seine Gemeinschaft setzt. Die in der ‘Wandlung’ vollzogene Kontrastierung
verschiedener Formen von Gemeinschaft — Familie, Religion, Liebesbeziehung,

Nation und Menschheit — ist ein wichtiger Gegenstand der Dramenanalyse.

Begleitend wird sich zeigen, wie das Grundmotiv die inhaltlichen
Themenfelder und die dramatische Gestaltung beeinflusst: Das fiir ‘Die
Wandlung’ bestimmende Verstidndnis von sozialer Revolution als “Erweckung”
und Selbstfindung oder die Postulierung von “Liebe” als Fluidum menschlicher
Gemeinschaft unter Abwertung ihrer personlichen (geschlechtlichen) Form sind
dafiir ebenso Beispiel wie die Verwendung mystischer Handlungselemente aus

Traum und Religion.

Im Anschluss an die Analyse der ‘Wandlung’ wird versucht, die als

16



implizite Modernereflexion Tollers herausgearbeiteten Konzepte und Ideologeme,
hinsichtlich ihrer “Modernitit” zu charakterisieren. Dabei wird der bereits in den
vorhergehenden Kapitel dargestellte normative Begriff “modernen Bewusstseins”
zu Grunde gelegt.

2.3 Modifikation und Relativierung der Einheitsidee

Die weiteren Dramen werden einerseits als Fortfithrung, Modifikation oder
Aufhebung der an der ‘Wandlung’ erarbeiteten Grundmotive analysiert und damit
in einen Entwicklungsbogen eingeordnet. Andererseits wird die den Stiicken
jeweils spezifische Form von Modernereflexion untersucht, um die Interpretation
nicht durch einseitige Orientierung am ‘“messianischen Expressionismus”
einzuengen.

Fir die Untersuchung von ‘Masse Mensch’ wird zundchst das Motiv
der ‘Einheit und Ganzheit’ als hermeneutischer Ansatzpunkt beibehalten.
Das Stiick wird im Wesentlichen als Problematisierung der revolutioniren
Gemeinschaft betrachtet, in der das Ideal der Menschheitsgemeinschaft mit dem
der Klassengemeinschaft konkurriert. Die Frage des Gewalteinsatzes und das
Verhiltnis von Revolutionédren und Staatsvertretern erscheinen als Konsequenzen
dieser Problematik.

Bei ‘Hoppla, wir leben!’ ist eine Pluralisierung der Figurenperspektiven
und der Wegfall des positiv besetzten messianischen Moments uniibersehbar.
Es wird deshalb untersucht, wie die Gegeniiberstellung von Pragmatismus
und Aktionismus und die Kontrastierung von Normalitit und Irrsinn
an die Stelle der messianischen Gemeinschaftsverkiindung treten. Die
Konfrontation des Protagonisten mit einer Gesellschaft, die einen mehrjdhrigen
Entwicklungsvorsprung aufweist, ist dabei sozusagen als dramatisierte Form
schockartiger Modernisierungserfahrung von besonderem Interesse.

Im letzten behandelten Stiick ‘Pastor Hall’ steht die gesellschaftliche
Marginalisierung des ethischen Subjekts und seines Anspruchs auf Freiheit und
Anstand im Vordergrund. Da die Nazi-Herrschaft, die den alles dominierenden
Handlungsrahmen dieses Dramas darstellt, als “Verwerfung” oder partielle
Gegenlidufigkeit des gesellschaftlichen Modernisierungsprozesses einzuordnen
ist, erhilt die Analyse von dramatischer Modernereflexion hier eine zusétzliche

Problemebene.

17



Kapitel 3

Friihe Generalisierung des Gemeinschaftsideals:
“Die Wandlung”

Das Stiick ist wohl das Werk Tollers, das von der Forschung am meisten
interpretiert worden ist und entscheidend zur Einstufung des Autors als Vertreter
des “messianischen Expressionismus” beigetragen hat.! Es ist nicht selten als
Vorlage fiir eine vergleichende Bewertung seinerer spiteren Dramen genommen
worden, in denen dann das schrittweise Abweichen Tollers vom urspriinglichen
“‘O Mensch’-Pathos” konstatiert wurde.

In der vorliegenden Arbeit wird die ‘Wandlung’ relativ ausfiihrlich untersucht,
weil darin das Grundmotiv der ‘Einheit und Ganzheit in (revolutionirer)
Gemeinschaft’, das fiir Tollers spezifische Form der Modernebewiltigung

charakteristisch ist, in Reinform zur Darstellung kommt.

3.1 Inhaltliche Zusammenfassung

Der Titel ‘Die Wandlung’ ist programmatisch fiir Tollers dramatischen Erstling:
Mit dem Protagonisten des Stiicks durchlduft ein Mensch sozusagen exemplarisch
fiir die Menschheit eine innere Wandlung hin zum wahren Menschsein und tragt
die gewonnene Erleuchtung dann an die Masse der Menschen, das “Volk”, weiter.

Die Suche der Hauptfigur Friedrich nach Sinn und Gemeinschaft jenseits
seiner als beengt empfundenen sozialen Herkunft ist der Ausgangspunkt
der Handlung. Die Ausrichtung auf vaterldndische Kriegsbegeisterung in der
Hoffnung auf Integration in die nationale Gemeinschaft bildet den zunichst
unternommenen Losungsversuch. Friedrichs freiwillige Kriegsbeteiligung und
sein zu Heldenehren fithrender soldatischer Wagemut sind die handlungslogischen
Schritte, die den ersten Bildern und Stationen des Dramas ihre Richtung

geben. Das von Friedrich erlebte Kriegsleiden wird kontrastierend dargestellt,

So [Vietta/Kemper, 1994], S. 200: “Toller ist der wohl wichtigste Dramatiker eines in politischen
Aktivismus miindenden expressionistischen Verkiindungsdramas.” Vgl. auch [Reimers, 2000],
S. 46.

18



die Gnadenlosigkeit der Kriegslogik und die nur fiktive Gemeinschaft
des ‘“Vaterlandes” lassen den Protagonisten zweifeln und markieren die
Entwicklungsrichtung zunehmend als Irrweg. Die Ausbeutung von Arbeitern
und Soldaten, das Leiden der Kriegsopfer sowie die ungleiche Verteilung von
Macht und Reichtum diskreditieren die vermeintlich identititsstiftende Idee der
Nationalgemeinschaft noch zusitzlich.

In einem qualvollen Reinigungsprozess, der durch Impulse inspirierter
Mittlerfiguren und explizite Bezugnahme auf Passionsmotive den Rang einer
hoheren Notwendigkeit erhilt, wird Friedrich schlieBlich auf den rechten Weg
“zu den Menschen” geschickt: Die Liebe zu den Menschen, die Wiedergeburt
und Selbsterkenntnis der Menschheit werden so zur Mission des fiindig
gewordenen Sinnsuchers. Die zentrale Szene seiner inneren Wandlung vollzieht
sich als symboliiberladene “Selbstkreuzigung” und “Geburt” an einem allegorisch
verfremdeten Ort, der Gefingnis und “Fabrik” zugleich ist (I1/43-46).2 Der
danach zum zielstrebigen Akteur gewordene “Wanderer” (I1/46) bringt seine
derart erlangte Liuterungsstufe in Form von Volksreden in die offentliche
Wahrnehmung. Die Verkiindung seines ‘Wissens um die Menschen’® und ihre
Leiden und Schwichen miindet am Dramenschluss nahtlos in die begeistert
aufgenommene Ausrufung einer friedlichen Revolution, die ihre euphorische
Grundlage in der schlichten und gerade darin fiir die Beteiligten so erschiitternden

Erkenntnis ihres eigentlichen und wahren “Menschseins” findet (II/60).

3.2 Bemerkungen zu Wirkungsabsicht und Textgestalt

Ernst Toller selbst hat in einem riickblickenden Kommentar betont, sein erstes
Drama sei ihm in der Zeit seiner Entstehung “Flugblatt” gewesen, aus dem er
vorlas, um “Dumpfe aufzuriitteln, Widerstrebende zum Marschieren zu bringen,
Tastenden den Weg zu zeigen”. In Richtung auf eine politische Dramatik, die “aus
der Unbedingtheit revolutiondren Miissens”, in einer “Synthese aus seelischem
Trieb und Zwang der Vernunft” zu entstehen habe, sei das Stiick “vielleicht ein
briichiger Schritt” gewesen. Das entscheidende Merkmal politischer Dramatik
war fiir Toller die tatsdichliche “umpfliigende und aufbauende” Wirkung der
Werke. Um den “geistigen Inhalt menschlichen Gemeinschaftslebens” zu
erneuern, brauche es den “politischen Dichter”, der sich “verantwortlich fiihlt

Die Angaben in Klammern stehen abkiirzend fiir “Band II, Seite 43 bis 46” und beziehen sich
auf die ‘Gesammelten Werke’. Soweit nicht anders vermerkt, beziehen sich im Folgenden alle
Seitenangaben fiir Primértexte auf diese Quelle.

Vgl. (1I/40): “Meine Augen schauen den Weg. [..] Allein, und doch mit allen, / Wissend um den
Menschen.”, sowie (II/58): “Keinen von euch kenne ich und doch weif3 ich um euch alle.”

19



fiir jeden Bruder menschheitlicher Gemeinschaft” und damit “stets irgendwie
religioser Dichter” sei.*

Die Verkiindigungssabsicht des Dramas wird durch den Titel “Die Wandlung”,
den Untertitel “Das Ringen eines Menschen”, das Leitwort “Ihr seid der Weg”
und eine vorangeschickte lyrische “Aufriittelung” unverkennbar markiert. Die
Adressaten des Werkes sind offensichtlich gedacht als eine zu mobilisierende
Menschenmasse, die sich selbst als “Weg” begreifen und diesen Weg
gleichsam per Selbstfindung beschreiten soll. Im Protagonisten und seinem
“Ringen” hat die explizite Verkiindigungsintention des Stiicks zugleich ihren
exemplarischen Identifikationspunkt und ihre seherische Leitfigur: “einen Bruder”
mit “dem groBlen Wissen” und dem “groBem Willen”, wie es die Verse der
“Aufriittelung” umreilen. Mit der Regieanweisung, die Handlung spiele “in
Europa vor Anbruch der Wiedergeburt” wird das Aufbruchspathos und die
messianische Bedeutung des Wandlungsmotivs noch zusitzlich unterstrichen.
Die Entstehungszeit 1917/1918 ldsst erkennen, wie unmittelbar der Autor seine
Kriegs- und Revolutionserlebnisse in eine politisch-ethische ‘Sendungsabsicht’
transformiert hat. Durch religiose Uberhohung versucht er seinen politischen
Ideen normative Verbindlichkeit zu geben.

Das Drama ist eine Abfolge von 13 “Bildern”, deren verbindendes Element
die Entwicklung der Hauptfigur Friedrich ist.’ Die gesamte Handlung ist auf
den Protagonisten zentriert und zeigt seinen Weg in symmetrischer Abfolge:
Sein Irrweg wihrt bis zur Wandlungsszene in der Dramenmitte und schlégt
dann um in einen zielstrebigen Heilsweg.® Die Bilder sind aufgeteilt in Szenen
auf Vorder- und Hinterbiihne, wobei letztere nach Tollers Regieanweisungen
“in innerlicher Traumferne gespielt zu denken” sind und als allegorische,
durch Verfremdung verallgemeinerte, die Haupthandlung derart kommentierende
Einblendungen verstanden werden konnen. Das gesamte Drama ist geprigt von
einem pathetisch-expressionistischen Sprachduktus.’

Es gibt keinen tragischen Konfliktaufbau im klassischen Sinn und die Instanz
des Gegenspielers fehlt vollig. Stattdessen ziehen sich zwei gegensitzliche

Prinzipien durch das Drama: Dem an mehreren Stellen als revolutiondre Kraft

Ernst Toller: Bemerkungen zu meinem Drama “Die Wandlung”. In: Der Freihafen. Blitter der
Hamburger Kammerspiele II. 1919. S. 145f. Zitiert nach GW 11, S. 360-61.

[Schreiber, 1997], S. 63: “Mit der Ubernahme des Stationendramas wird die spezifische
Erlebnisform der Moderne, in welcher die duflere Wirklichkeit nur in Ausschnitten und in Bezug
auf die Hauptfigur sichtbar und bedeutsam wird, diese aber seltsam entindividualisiert erscheint,
formal umgesetzt.”

Denkler spricht von einem “Protagonistendrama mit Passionsstruktur”. Siehe [Denkler, 1981],
S. 122.

Vgl. dazu insbesondere [Reimers, 2000], S. 47-48.

20



erwihnten “Geist”® steht der in den Personalangaben genannte “Tod als Feind des
Geistes” entgegen, der in Gestalt verschiedener totenkopfig verfremdeter Figuren
auftritt und auBBerdem im allegorischen Vorspiel “Die Totenkaserne” (I1/13f.) eine
vorausgreifende Kommentierung erfihrt.’

Dem dramatischen Text vorangestellt ist die erwédhnte lyrische
“Aufriittelung” (II/7), die in schwiilstig-pathetischen Versen zur visioniren
Perspektivierung des Stiickes beitragt:

[Wir] horten neben uns den Menschen schreien! [..] Europa troff, entbloft
von Sudel [..]. Ein Bruder, der den groflen Willen in sich trug, [..] Der ballte
lodernd harten Ruf: Den Weg! [..] Du Dichter weise. (11/9)!°

In lyrisch verbramter Form wird hier die Leitgestalt des intellektuellen Kiinstlers
vorgezeichnet, der den Weg aus dem groBBen Grauen weisen wird. Die Autornorm,
die mit dem Stiick propagiert werden soll, ist so in expliziter Weise dem als

ebensolcher intellektueller Kiinstler dargestellten Protagonisten beigegeben.!!

3.3 Das in seiner Integritiit bedrohte Subjekt

In der Ausgangssituation der ‘Wandlung’ artikuliert sich der Protagonist Friedrich
als verzweifelte, von innerlicher “Zerrissenheit” geplagte Figur (II/17). Seine
Unzufriedenheit tritt ausbruchsartig zum Vorschein, er iiberzieht seine Mutter
mit Vorwiirfen und bringt die Krisis seiner Seelenlage geballt zum Ausdruck.
Er empfindet sich als ein “AusgestoBner”, der in seiner Herkunftswelt keine
Zugehorigkeit verspiirt. Die Szenerie spielt am Weihnachtsabend, der bei “denen
dritben” gefeiert wird, nicht aber in Friedrichs Familie. Dem christlichen
“Lichtmeer der Liebe” stehen “pestige Kellerhthlen” entgegen, in denen sich
Friedrich gleichnishaft wihnt, da er seinem “groen Bruder”, dem heimatlosen
Ahasver zu folgen verurteilt sei. Der Verweis auf die Gestalt des zu ewiger
Wanderschaft verurteilten Juden ist zwar Indiz dafiir, dass die “Ufer”, zwischen
denen sich Friedrich hin und her “taumeln” fiihlt, durch die Grenze der

Glaubensgemeinschaft getrennt werden. Doch dieser Gegensatz wird sogleich

Der Begriff ist bei Toller im Sinne der Landauerschen Revolutionskonzeption zu verstehen, die

ausfiihrlicher auf Seite 32 dargestellt wird.

9 Siehe dazu die eingehende Analyse dieses Prinzips ab Seite 26.

10 Das Zitat nimmt einige Auslassungen vor, um den Aspekt des Kiinstlers als Wegweiser prignant
heraus zu stellen.

1'Schon hierin zeichnet sich Tollers Orientierung an Gustav Landauers Lehre von den “Geistigen”

ab, die die Kraft zur Menschheitsrevolution in sich tragen. Landauer in seinem ‘Aufruf zum

Sozialismus’: “Der Geist zieht sich in die Einzelnen zuriick [..] , die sich in all ihrer Méchtigkeit

verzehren, die ohne Volk sind: vereinsamte Denker, Dichter und Kiinstler [..]”. Zitiert nach

[Riihle, 1973], S. 905.

21



erweitert durch weitere Befremdlichkeiten, die die “heimatlose” Lage Friedrichs
verallgemeinert darstellen: Den “wohlarrangierten Familienbildern aus gesitteten
Hiusern” (II/18) gilt seine Abscheu ebenso wie der ignoranten Biirgerlichkeit
seiner Verwandten. Er will keinen “Brotberuf” ergreifen, sondern bildender
Kiinstler werden. Im verstorbenen Vater sieht er einen verlogenen Patriarchen,
der ihm seine “Jugend versperrt” habe. Der Gottesdienst, zu dem die Mutter ihn
dringt, ist in seinen Augen ein beengender “Leutedienst” vor einem Gott, der zum
“verkndcherten Richter” verfilscht worden sei (1I/19).

Die Adressatin all dieser Beschwerden {iiber die Unertriglichkeit der
verschiedenen Kontexte der Herkunftswelt ist die Mutter. Sie habe seine Seele
wie ein “nacktes Kind” ausgesetzt und ihn zum Hass statt zur Liebe erzogen.

Der Dialog, in dem die Mutter nur die Rolle einer Stichworte gebenden
Projektionsfliche fiir die “fiebernden” Tiraden ihres Sohnes einnimmt, zeigt
die vollige Distanzierung des Protagonisten von den sozialen Bindungen
seiner Herkunft: Die angestammte Religionsgemeinschaft wird genauso radikal
als Identifikationspunkt abgelehnt wie die Familie und deren soziale und
okonomische Schichtzugehorigkeit. Die sittlichen Normen des biirgerlichen
Umfelds erscheinen in Friedrichs Repliken als ebenso marode und sinnentleert
wie die religiosen Handlungen des Gottesdienstes. Die religiose Gemeinschaft
ist zur sdkularisierten Schaubiihne formaler Pflichterfiillung geworden, in der
“wirtschaftliches Fortkommen” wichtiger ist als das Heil der “Seele” (11/19).

Die Hauptfigur tritt hier als ein Subjekt auf, das sich von allen nur
herkunftsmifig begriindeten Bestimmungen seiner Existenz zu distanzieren
sucht, weil diese ihre normative und sinnspendende Kraft verloren haben.
In diesem EntduBerungsfieber zieht es sich sozusagen auf die abstrakteste
Form seiner Identitiit, seine “Seele”, zuriick. Die dabei erfolgende Auflosung
angestammter Identifikationsschemata lésst sich analytisch durchaus mit dem von
Silvio Vietta vorgeschlagenen Begriff der “Ichdissoziation” beschreiben, mit dem
die “im Expressionismus zur Darstellung kommende grundlegende Strukturkrise
des modernen Subjekts” zusammengefasst wird. Mit Vietta gehe ich davon aus,
dass es diese Grundlagenkrise ist, die zu den “typischen expressionistischen
Aufbruchs- und Erneuerungsversuchen” gefiihrt hat.'?

Auch in der ‘Wandlung’ wird aus der Krise der handlungstragenden Figur
eine derartige Aufbruchsstimmung entwickelt: Um den Fokus der Selbstrettung
seiner Seele gruppieren sich bei Friedrich einige wenige positiv besetzte

Begleitmomente, die allesamt auf eine unbekannte, aber verheiBungsvolle neue

12 [Vietta/Kemper, 1994], S. 186.

22



Bezugswelt verweisen: Da sind die “Lichter”, die bei den “Fremden” strahlen,
und “Milde und Giite und Liebe”, die bei ihnen “wichst” (I1I/19). Und schon bevor
er seine Mutter mit Vorwiirfen iiberzog, hatte Friedrich zu sich gesagt:

Zu denen driiben gehore ich. Einfacher Mensch, bereit zu beweisen.
Fort mit aller Zersplitterung. Nicht mehr ldnger stolz schiitzen, die ich
verachte. (II/17)

Die Einordnung in eine neue, selbst gewihlte Gemeinschaft soll also das
Heilmittel gegen die innere “Zersplitterung” und “Zerrissenheit” darstellen. Damit
wird die Identitétskrise, die sich in Form von Abscheu gegen bestehende soziale
Eingliederungen artikuliert hat, in ein Bediirfnis nach neuer, hoherwertiger

Gruppenzugehérigkeit transformiert. '3

3.4 Das unbefriedigte Gemeinschaftsideal

Friedrichs Bediirfnis nach Gemeinschaft darf nicht mit dem Wunsch nach
Geselligkeit verwechselt werden. Nachdem er sich von seiner Mutter getrennt
hat und dabei etwas “entzwei” (II/19) gegangen ist, trifft er auf seinen “Freund”,
der zugleich der Bruder seiner Geliebten ist. Friedrich verhilt sich abweisend
und zynisch — er will kein “Mitleid”, er “brauche niemand” — und setzt so
seine Abgrenzungshaltung auch auf dieser Ebene fort. Rein verbal gibt er seiner
Identitétskrise einen souverdnen Anstrich: “Ich bin allein stark genug, ganz
allein.” (11/20).

Doch als der Freund erwihnt, dass man Freiwillige fiir “den Kampf gegen
die Wilden” suche, wird die Ausrichtung von Friedrichs Zugehorigkeitsidealen
offenbar. Begeistert stiirzt er sich auf die Gelegenheit, die er als ein

Weihnachtsgeschenk des “Vaterlandes” bejubelt:

Nun kommt Befreiung aus dumpfer quélender Enge. Oh, der Kampf
wird uns alle einen ...Die grofe Zeit wird uns alle zu GroBen gebiren
... Auferstehen wird der Geist [..] Nun kann ich meine Pflicht tun. Nun kann
ich beweisen, daf3 ich zu ihnen gehore. (1I/20-21)

Der nur voriibergehend auf sich selbst zuriickgezogene Kritiker beengender
Zugehorigkeiten agiert hier in bezeichnender Weise ein Gemeinschaftsideal aus,
das den Wunsch nach “Befreiung” ausgerechnet durch dienstbare Eingliederung
in einen Kriegsapparat und tétige Erfiillung einer (selbst auserkorenen) “Pflicht”

13 Birgit Schreiber beschreibt dies auch als eine “Umdeutung” des Begriffs der Familie zur “Bruder-
und Schwesterfamilie”, die auf die “antizipierte Menschengemeinschaft der Zukunft” verweist.
Siehe [Schreiber, 1997], S. 74.

23



umsetzbar erscheinen lédsst. Dass er durch diese Unterordnung Anteil an “Geist”,
“GroBe” und “Schonheit” (II/21) erwerben zu kdnnen glaubt, zeigt, wie sehr ihm
die Welt des Vaterlandes zur Projektionsfliche von Erlosungswiinschen geworden
ist.

Der “Suchende” befindet sich hier im Stadium der Ablosung und des
Aufbruchs vom Hergebrachten, ohne bereits eine tragfihige Selbstkonzeption
entwickelt zu haben. Das Identititsdefizit soll aufgefiillt werden durch
Unterordnung unter die Sinngebung einer Gemeinschaft, die “Einheit”
und Seelenreinigung herzustellen verspricht. Die Eigenleistung des Subjekts
beschrinkt sich darauf, seinen Subjektstatus an diese iibergeordnete Instanz
abzutreten und sich in eben dieser funktionalen Subsumtion “beweisen” (I1I/21)
zu wollen.

Es zeigt sich hierin das Leitmotiv der Einheit und Ganzheit in sinngebender
Gemeinschaft, das im Verlauf des Dramas in der (fehlgeleiteten) Variante
des kriegerischen Nationalismus vorgefithrt und spidter zum Ideal der
Menschheitsgemeinschaft generalisiert wird. Die visionsartigen Darstellungen
dieses Motivs sind in der ‘Wandlung’ durchgingig vom Aspekt der
allumfassenden “Liebe” begleitet.

Ernst Toller hat in Friedrichs Kriegsbegeisterung und Einheitstraumen
zweifellos ein gutes Stiick jener Verbriiderungshoffnungen gestaltet, die er selbst

bei Beginn des ersten Weltkriegs verspiirte:

Der Kaiser kennt keine Parteien mehr [..] das Land keine Rassen mehr, alle
sprechen eine Sprache, alle verteidigen eine Mutter, Deutschland. (IV/50)'4

In der ‘Wandlung’ ist das Gemeinschaftsideal als Verbindung von

Zugehorigkeitswiinschen und der Sehnsucht nach Seelenheil und umfassender

Liebe gekennzeichnet.!?

Mit dieser Wunschvorstellung kontrastieren Friedrichs
aggressives Verhalten, die rigorose Kritik an der schockierten Mutter, seine
verletzenden Vorwiirfen und zynischen Provokationen. In der emphatischen
Verkniipfung von Kriegsbeginn und “Abend der Liebe” (II/21) konzentriert sich

die verklirte Dissonanz der initialen Aufbruchsszene.!¢

14 Laut Walter Sokel bedeutete fiir Ernst Toller “der Krieg doch die heiBersehnte Erlosung aus seiner
Isolation als Jude, Erlosung vor allem aus seiner Isolation als Mensch, der unverstanden und
vereinzelt als funktionsloses Atom im modernen Gesellschaftsmechanismus suchend irrte.”. Siehe
[Sokel, 1981], S. 25.

15 Zur Verkniipfung von Nation und Religion vgl. [Schreiber, 1997], S. 85.

16 Vgl. [Benson, 1987], S. 38: “Toller hat fiir diese Szene bewusst die Zeit der Weihnacht, Symbol
fiir Friede und Versohnung, gewihlt, um Friedrichs Fehlentscheidung zu betonen.”

24



3.5 Die kriegfiihrende Nation als inhumane Gemeinschaftsfiktion

Im zweiten bis sechsten Bild des Dramas wird Friedrichs Teilnahme am Krieg
und dessen Leidhaftigkeit, Einformigkeit und unerbittliche Systematik gezeigt.
Friedrichs Integrationswille wird zunehmend als Irrweg vorgefiihrt, indem die
Defizite seines Vaterlands-Ideals aufgedeckt werden.

So ist schon das zweite Bild eine “traumferne” Momentaufnahme der
qualvollen, wie endlos empfundenen Kreislaufe des Soldatenlebens und -sterbens.
Die namenlosen Insassen eines militdrischen Transportzuges, einer davon
totenkopfig, ein anderer mit dem “Antlitz Friedrichs”, verwiinschen, dass sie

99 (13

tiberhaupt geboren wurden und nun als “ewig gedngstigte Kinder” “ewig
fahren” und “ewig verwesen” miissen (II/21-22). Unmittelbar nach dem
euphorischen Aufbruch Friedrichs wird so ein diisterer Kontrapunkt zu seiner
Kriegsbegeisterung gesetzt.

Im dritten Bild, das wieder Teil der eigentlichen Handlungssequenz ist, wird
Friedrichs Ideal von der “einenden” Kraft des Kampfes explizit angegriffen:
Anderen Soldaten ist klar, dass die Gemeinschaft namens ‘“Vaterland” durch
Ausbeutung und Machtunterschiede gekennzeichnet ist. Sie verhohnen Friedrichs
Integrationshoffnungen,!” worauf er nur mit trotzigen Bekenntnissen seines
Heldenmuts reagieren kann. '8

In der Vaterlandskritik, die in dieser Szene laut wird, werden ex negativo
konstitutive Merkmale des Gemeinschaftsideals der Autornorm thematisiert:
Sie soll keine inneren Gegensitze aufweisen, darf nicht durch Ungleichheit
oder gar Ausnutzungsverhiltnisse verfilscht sein und muss den gutwilligen,
tatigen Mitstreiter ohne Ansehen der Herkunft in sich aufnehmen. Es zeichnet
sich ab, dass die nationale Gemeinschaft (auch als Kampfgemeinschaft) diese
Eigenschaften nicht aufweist und “der Krieg nicht die Uberwindung von Klassen-
und Gruppengegensiitzen, sondern ihren Fortbestand bedeutet”!.

Das fiinfte Bild zeigt Friedrich als Kranken im Lazarett. In Fiebertraumen
phantasiert er die Fortsetzung seiner wandernden Suche nach Identitit, nach
“steinigen Gipfeln”, die er aber vor lauter “Wiiste” nicht erreichen konne (11/28).
Im Traum erscheint ihm auch wieder die Ahasver-Gestalt, doch mit ihm
will Friedrich nicht mehr wandern. Die Szene ist durchdrungen von einer

Kreuz-Symbolik, die die Verkehrung christlicher Ethik im Kriegskontext zur

7GW 1I, S. 24: “Und wenn du tausendmal in unseren Reihen kampfst, darum bleibst du doch der
Fremde.”

18 Birgit Schreiber sieht darin, “den paradoxen Versuch, durch Hervorhebung und Auszeichnung [..]
‘Gleichheit’” unter Beweis zu stellen”. Siehe [Schreiber, 1997], S. 26.

19 [Rothstein, 19871, S. 51.

25



Geltung bringen soll: Die Lazarettschwester, die das rote Kreuz trigt, wird von
Friedrich mit der “Mutter Gottes” in Verbindung gebracht. Er glaubt, dass sie
als “Kreuztrigerin, Verkiinderin der Liebe” alle Kranken und auch die Feinde
“draulen” heilen miisste, und ist enttduscht, dass sie sich stattdessen iiber eine
Siegesmeldung freut, derzufolge der Feind “zehntausend Tote” zu beklagen
habe (11/29). Friedrich selbst erhilt als “Held” von einem Offizier fiir seinen

9920

Einsatz “das Kreuz” als Auszeichnung und zugleich “Biirgerrechte “Sieg

stiirmt ins Land, Sie gehoren zu den Siegern.” Doch Friedrich ist verunsichert:

Durch zehntausend Tote gehore ich zu ihnen. [..] Ist das Befreiung? Ist das
die groBe Zeit? Sind das die groBen Menschen? (11/29)

Das Ziel, in die Gemeinschaft des Vaterlandes aufgenommen zu werden, ist
erreicht. Doch die Sinnhaftigkeit und ‘Gré8e’ der todbringenden Veranstaltung
steht in Frage. Die von Friedrich hergestellte Uberblendung von Krieg und
christlicher Liebe, die in der Aufbruchsszene am Dramenbeginn als positive
Perspektivierung seiner FEingliederungsbestrebungen ihren Anfang nahm, ist
angesichts von Tod und Zerstorung nicht mehr haltbar. Dem Wunschbild von
der Neugeburt als “groBer Mensch™?!, dessen innere ‘“Zerrissenheit” durch
Beteiligung am “einenden” Kampf aufgehoben werden sollte, steht die Blutigkeit
seiner Zugehorigkeitsbeweise entgegen, die jedes heilspendende Kreuz gleichsam

rot farben.

3.6 Der Tod als Feind des Geistes

Es wurde bereits erwihnt, dass in den Personalangaben des Dramas der “Tod als
Feind des Geistes” aufgefiihrt wird, der in Gestalt verschiedener totenkdpfiger
Figuren auftritt. Mit der Analyse dieses allegorischen Prinzips soll im Folgenden
ein zentraler konzeptioneller Antagonismus des Dramas herausgearbeitet werden,
der die bereits dargestellte Kritik der vaterlindischen Kampfgemeinschaft in einen
systematischen Zusammenhang stellt.

Im allegorischen Vorspiel “Die Totenkaserne” tritt der Tod in einer
Doppelrolle auf: Der “Kriegstod” fiihrt dem Kollegen “Friedenstod” sein
strammes Regiment iiber die nach militdrischem Rang geordneten Kriegstoten vor
und lédsst Skelette von einfachen Soldaten — die “schlichten Nummern” — unter

Aufsicht von toten Offizieren exerzieren (II/13). Den Friedenstod kann dieses

20'ygl. [Schreiber, 1997], S. 88: “Der Erwerb der Biirgerrechte gestaltet sich formal identisch mit
dem Eintritt in eine Religionsgemeinschaft.” Dies ergibt sich fiir Schreiber aus der religiosen
Konnotation des iiberreichten Kreuzes.

21'vgl. (11/21): “Die groBe Zeit wird uns alle zu GroBen gebiren.”

26



“ordnende Prinzip” (II/14) nur voriibergehend beeindrucken. Er erkennt, dass
die Ordnung blof} das iibernommene System des Krieges ist, und verhohnt die
Unterwiirfigkeit des Kollegen:

Vor mir ist jeder gleich. Doch Ihr Prinzip ist nicht von unsrer Welt. Der Krieg
hat Sie geschlagen. (II/15)

Der Tod wird damit qualitativ charakterisiert: In seiner eigentlichen Form, dem
Friedenstod, gilt er als nivellierender, geradezu gerechter Weg ins Jenseits, der
sich nicht durch die “Vorurteile” und unmenschlichen “Ordnungen” des Diesseits
manipulieren ldsst: Vor ihm ist jeder gleich. Der Kriegstod wirkt dagegen als
lacherlicher “Tod von heute”, der seine Souverdnitit an das “Kriegssystem”
abgetreten hat (II/15-16).

Der Topos vom Tod als Eintritt in ein nivellierendes Jenseits, in dem
diesseitige Unterschiede und Gegensitze aufgehoben sind, wird in einem
der “traumfernen” Bilder, die Friedrichs Fronterlebnisse umranken, praktisch
illustriert: In einem tanzenden Reigen finden sich Skelette von Kriegstoten
zusammen, die “nicht mehr Freund und Feind” sondern nun “alle gleich”
sind (II/26). In ihre Mitte nehmen sie ein zu Tode geschindetes Midchen auf,
denn “aus ist’s mit der Scham” (II/27) in dieser tanzenden Gemeinschaft von
Geschindeten. Die hier eintridchtig tanzenden Toten sind dem Kriegssystem
entronnen. Sie feiern eine Gleichheit, die in der Logik des Dramas als Idylle gelten
konnte, wenn sie nicht dem Tod zu verdanken wire.

Dass der Tod aber nur die schlechte Erlosungsoption eines inhumanen
Diesseits ist, wird in einer weiteren ‘“‘traumartigen” Szene unterstrichen.
Sie zeigt “die Kriippel” in einer militdrischen Bettenstation. FEin
totenkopfiger Medizin-Professor lidsst seine “Musterexemplare” im Stechschritt
aufmarschieren (II/30): Mit mechanischen GliedmaBen ausgestattete menschliche
“Fleischriimpfe”, die durch die Medizintechnik wieder Befehlen gehorchen und
sogar Nachwuchs zeugen konnen, werden von ihm stolz als wissenschaftliche

Errungenschaften vorgefiihrt:

Wir Vertreter der Synthese, / Die Riistungsindustrie geht analytisch vor — /
Die Herren Chemiker und Ingenieure / Sie mogen ruhig Waffen schmieden
/ Und unerhorte Gase fabrizieren, / Wir halten mit. (II/30)

Die Demonstration wird unterbrochen, als ein “Horer” mit dem “Antlitz
Friedrichs” in Ohnmacht fdllt (II/31). Die technische Vorfiihrung des
Menschenmaterials wird dann abgelost durch einen Reigen der Qual, einen
“Mischchor” (I1/32) der bettligerigen Schwerstverletzten, die sich als Gefangene

27



ihrer zerstorten Korper artikulieren. Ein Pfarrer, der ebenfalls das “Antlitz
Friedrichs” (II/33) trdgt, verliert vor diesem Elend seinen Glauben und
sinkt in sich zusammen. Genauso ergeht es einer Gruppe Schwestern, deren
heilungswillige “Néchstenliebe” von den nach Sterbehilfe verlangenden Kriippeln
als “Flickwerk” (11/34) abgelehnt wird.??

Der Tod ist hier der ersehnte Ausweg, neben dem das Angebot
religios motivierter Heilung zur Kompensationslige verkommt und — mit
dem “Antlitz Friedrichs” — ohnmichtig zusammenbricht. Die Gestalt des
totenkopfigen Professors verkorpert den “Tod als Feind des Geistes”, indem
er fiir ein mit wissenschaftlicher Prizision arbeitendes System kriegsméBiger
Funktionalisierung steht, das seinem Menschenmaterial den Subjektstatus nicht
nur ideell, sondern ganz konkret physisch entzieht und damit Todeswiinsche als
Erlosungshoffnungen produziert. Es wird damit gezeigt, dass die kriegfithrende
Nationalgemeinschaft den von Friedrich eigentlich angestrebten Idealen von
Gleichheit, Liebe, innerer Erlosung und Seelenheil nur eine armselige Perspektive
bieten kann — nd@mlich den Tod.

In der Logik der Autornorm ist der verbriidernde, revolutionire “Geist” als die
wahre Kraft der Erlosung vorgesehen. Der Tod ist “Feind des Geistes”, wenn er
— in Verdrehung der Heilsidee des Autors - zum Tréger dieser Erlosungsfunktion
gemacht wird. Das Kriegssystems ist im Sinne dieser Erlosungsalternativen das
System des Todes, das den potentiellen “Geist” des Protagonisten blockiert und
damit die — von Toller gemidll der Revolutionsauffassung Gustav Landauers
verstandene — intersubjektive Kraft, die wahre Gemeinschaft herzustellen vermag,
an ihrer Entfaltung hindert.

Der als Akteur des Todessystems dargestellte Wissenschaftler repriasentiert
aus dieser Perspektive die pervertierte Anwendung geistigen Potentials in
Form einer naturwissenschaftlich-technischen Intelligenz, die sich der Sphire
der staatlichen Macht unterordnet. Die kulturkritische Norm menschengeméfer
Anwendung des “Geistes” impliziert somit auch eine spezifische Frontstellung
gegeniiber Wissenschaft und Technik.

Die Befreiung Friedrichs aus dem System des Todes und die Losung seines
“Geistes” aus der Unterordnung unter die Macht ist die logische Verlaufsform, in
der dieser zentrale Antagonismus der ‘Wandlung’ aufgelost wird.

22 [Bebendorf, 1990], S. 42: “So werden Glaube und Karitas als wertlose Prinzipien verabschiedet.”

28



3.7 Menschlichkeit als Offenbarung

Wihrend der erste Teil des Dramas die fortgesetzte Sinnkrise Friedrichs
auf seinem vaterldndischen Irrweg bebildert, ist im Mittelteil die eigentliche
‘Wandlung’ dargestellt. Der Protagonist — nach dem Krieg als schaffender
Kiinstler titig — wird zum Messias im Sinne der Verkiindungsabsicht des Autors
gemacht. Die endgiiltige Abkehr vom “Vaterland” wird im siebten Bild durch
zwel letzte desillusionierende Begegnungen besiegelt: Friedrichs Geliebte sagt
sich von ihm los, weil er aufgrund seiner Herkunft fiir ihren Vater inakzeptabel
ist und sie ihre zu erbende “Scholle” (11/36) nicht aufgeben will. Eine hausierende
Kriegsinvalidin, die ihren verkriippelten Mann wie halb geschlachtetes “Vieh” mit
sich fithren muss, macht schlieBlich klar, dass das “Vaterland” nur ein Deckmantel
sei fiir die Kriegstreiberei von “Reichen, die prassen” (II/38) und sich des Segens
der “Kupplerin Kirche” (II/39) bedienen. Die Zerstorung des diskreditierten Ideals
findet statt als konkretes Zertriimmern eines “Symbol[s] [..] des siegreichen
Vaterlandes™ (I1/35), das Friedrich in seinem Bildhauer-Atelier bearbeitet hatte.

Ohne Vorgabe eines hoheren Lebenssinns ist Friedrich wieder identitétslos
und kann die innere Zerrissenheit nicht bewiltigen. Seinen Selbstmord kann
nur ein deus ex machina verhindern. “Die Schwester” ist jene Mittlerfigur, die
Friedrich den rechten Weg zeigt. In konsequenter Generalisierung des abstrakten
Gemeinschaftsideals, das sich in Friedrichs Suche schon andeutete, weist sie
ithm einen Weg “hinauf”, der “auch zur Mutter” und “auch zu deinem Land”
fiihrt (II/40) — also die Welt der personlichen Herkunft und des (neutralisierten)
Vaterlandes mit einzuschlieBen verspricht. In einer Gleichsetzungskette wird die
Richtung des Weges bestimmt: Friedrich soll sich “zu Gott” bewegen, der “Geist
und Liebe und Kraft ist” und “in der Menschheit lebt”. Deswegen soll er “zu den
Menschen” gehen. Dem innerlich verzweifelten, “heimatlosen” Subjekt wird die
Hinwendung zu den Mitmenschen als universeller Weg empfohlen, der “isolierte
Held kann nur durch die Erlosung der ganzen Welt seine eigene erwirken”.?

Die Bestimmung des rechten Weges nimmt so die reine humanitas zur
Richtschnur und basiert auf dem Glauben an eine urtiimliche, gottliche Kraft,
die jedem Menschen innewohnt und nur geweckt werden muss. Dies ist das
Credo des expressionistischen ‘O Mensch’—Kultes und artverwandter Theorien
wie dem bereits erwihnten Sozialismusverstindnis Gustav Landauers. Es ist
dieser Glaube an ein verschiittetes, eigentliches ‘Wesen’ des Menschen, das
die expressionistischen Visionen vom ‘Neuen Menschen’ néhrte, der durch

“Wiedergeburt” und “Erweckung” zu schaffen sei. Die spezifisch messianische

23 [Sokel, 1981], S. 26.

29



Form dieser Erweckungsideologie, die in der ‘Wandlung’ entwickelt wird,
unterscheidet zwischen den wenigen ‘Geistigen’, die das Potential zum Erwecker
in sich tragen, und dem grofen Rest der Menschheit, der innerlich unbewusst auf
die Erlosung wartet. Der Protagonist der Wandlung ist insofern ein besonderer
Fall, als er sozusagen iiber Umwege zur messianischen Gestalt wird und selbst
erst einen aufwendigen Weg der Liuterung durchlaufen muss, der ihn von den
Fehlern seines Irrweges reinigt und seine Wiedergeburt als wahrer Mensch sicher
stellt. So lautet der Hinweis der Schwester: “Wer zu den Menschen gehen will,
muss erst in sich den Menschen finden.” (11/40).

Die Abstraktion der reinen Menschlichkeit ist eine Formel, die die individuell
zu leistende Aufgabe der Identititsbildung moderner Subjekte verwirft, indem
die gesellschaftliche Ausdifferenzierung inklusive aller Formen 6konomischer,
politischer und funktionaler Relationierung der sozialen Teilsysteme ideell
zuriickgenommen wird. Das Problem sozialer Isolation hebt sich in dieser
Abstraktion auf, man ist “allein, und doch mit allen” (II/40). Scheinbare normative
Autonomie erhélt das Subjekt, das “selber Angeklagter, selber Richter” sein soll,
durch Zusprechung einer inneren Kraft, die nicht begriindet, sondern (primér den
Kiinstlern) als mystische ‘Gabe’ zugewiesen wird.

Fir die qualitative Fiillung dieser begrifflichen und ideologischen Hiilse
ergeben sich in der zweiten Hilfte des Dramas noch gewisse Hinweise und
Ausdeutungen. Im Kern bleibt es aber bei der Fokussierung auf das vage Konzept
der reinen Menschlichkeit. Der Reinigung des fehlerhaften Fiihrer-Subjekts folgt

der Vollzug der messianischen Verkiindungsrevolution.

3.8 Religiose Anleihen des Menschheitsmythos

Die Transformation Friedrichs zur Messiasfigur wird in Traumszenen dargestellt,
die den Menschheitsmythos mit christlichen Motiven anreichern. Seine
“Wiedergeburt” ist eine Kombination aus ‘Selbstkreuzigung’, lichtumstrahlter
Kindsgeburt und Auferstehung (1I/43-46). Die christliche Passionsgeschichte
wird dabei zum vorbildlichen Rezept aktiver Selbstreinigung modifiziert:
“Nicht Rémer schlugen ihn ans Kreuz / Er kreuzigte sich selbst”” (11/44)%*.
So wird Friedrichs Ausloschung seines alten, verfilschten Ichs motiviert,
dessen “Schmach” er nach seiner Selbstkreuzigung und Auferstehung “wie
Dornenkronen” ablegen kann (1I/46). Sein Verhalten stilisiert ihn fortan zum

weltlichen Messias: Mit giitiger, selbstloser Liebe behandelt er alle, die ihm

24 [Reimers, 2000], S. 50: “Christus wird nicht verstanden als der Sohn Gottes, sondern als Mensch,
der durch seinen Opfertod Verantwortung iibernimmt.”

30



begegnen. Sein “Mitleid” ldsst “Kranke” aus Wahnphantasien “erwachen” (11/56).
Seine friedliche Gleichbehandlung gilt denen, die ihn zu ‘“hassen” (II/53)
glauben, ebenso wie verschiedenen Frauengestalten, die seinen Korper statt seiner
“Giite” (II/57) begehren.?

Die inspirierte Stellung der Messiasgestalt zeigt sich in seinem Wissen um
die Zukunft, der magisch mitreilenden Kraft seiner Rede und der Féhigkeit, die
Lage der Menschheit iiberindividuell zu erfassen: “Ihr Briider und Schwestern:
Keinen von euch kenne ich und doch weil} ich um euch alle.” (II/58). Die visionédre
Predigt des “Fihrer[s]” eroffnet seinen Zuhorern im kultisch totalisierten
Gemeinschaftsideal das Tor zur einenden “Menschheitskathedrale” (II/51).

Der Grund fiir diese pseudoreligivse Uberhohung ergibt sich aus dem
Grundthema des Dramas. Was in der ‘Wandlung’ als Problemkomplex der
“Zerrissenheit”, “Heimatlosigkeit” und Sinnsuche gestaltet wird und im
universellen Menschheitsideal seine Heilslehre und Erlosungsperspektive erhilt,
ist implizit ein Bewdltigungsversuch von sikularen ‘Auflosungsprozessen’.
Die Ungewissheit, wie “der Mensch” trotz der empfundenen Sikularisierung
und Funktionalisierung der angestammten Religionsysteme sein Seelenheil im
Diesseits erlangen kann, evoziert ein Bediirfnis nach (neu zu schaffender)
Verbindlichkeit und Totalitit. “Der Mensch”, also eigentlich das all seinen
individuellen Bestimmungen entledigte moderne Subjekt, wird aus diesem
Bediirfnis heraus zum neuen Heiligtum erhoben. Weil damit die Wiedererlangung
einer ganzheitlichen Weltsicht angestrebt ist und am Prinzip der Totalitéit
festgehalten wird, kann der Glaube an die dem Menschen innewohnenden
Selbstheilungskrifte gar nicht zur Selbstreflexion und subjektautonomen
Identitétsbildung unter Anerkennung der Pluralitdt der modernen Welt fiihren.
Die postulierte Gleichheit aller Menschen unter gleichzeitiger Hervorhebung
gewissser begabter Priestergestalten wird vage aus inneren Urzustinden
hergeleitet. Das Dilemma der menschelnden Heilslehre liegt somit darin, dass sie
ihren universellen Verbindlichkeitanspruch nicht aus explizierender Begriindung
beziehen kann und deswegen dem Bestand der religiosen Tradition doch gewisse
mystische Extrakte und Analogien ‘abzapfen’ muss, um nicht vollig unvermittelt

daher zu kommen.

25 Vgl. auch (11/52): “FRIEDRICH: Ich will nicht deine Umarmung. Gab ich jedem Recht auf meinen
Korper? [..] Armes Weib! Ungeloste.” [Kim, 1998], S. 81, kommentiert: “Die an ein Individuum
gerichtete erotische Liebe ist ein Hindernis dafiir, die Freiheit, d. h. den Geist, zu erlangen.”

31



3.9 Menschlichkeitskult und Revolution

Friedrichs Heilsweg, den die zweite Dramenhilfte zeigt, vollzieht sich als
eine Anndherung an die Welt des (proletarischen) “Volkes” (II/58). Als
“Schlafbursche” (I1I/41) bei einer Arbeiterfamilie zeigt er letzte Zeichen von
Egoismus, wird dann zur selbstreinigenden “Arbeit” in die ‘“grofle Fabrik”
gefithrt (I11/42,43) und kennt als auferstandener “Wanderer” schlieBlich den
“Weg zur Arbeitsstitte” (II/46). Die anvisierte Sphidre des Dialogs mit den
Massen wird in Versammlungsszenen und tableauartigen Begegnungssequenzen
dargestellt, in denen der Wissende zu den Menschen spricht. Das grundlegende
Thema ist das Leiden des Volkes, sein Hunger und seine Irrefiihrung. Die
herrschenden Krifte der Gesellschaft — Kriegsveteranen, Wissenschaft und
Kirche — treten in Gestalt hohler Phrasendrescher auf, die die Bediirfnisse des
Volkes unterdriicken. Friedrich ist dagegen der bemiihte, mitfithlende Vertreter
der wahren Volksfiirsorge, sein revolutiondres Prinzip ist die verbriidernde
Einfiihlung.

Die religiosen Konnotationen des Menschlichkeitskultes, die im Seelenheil
thren Fokus haben, iiberlagern dabei politische und soziale Stellungnahmen der
Fiihrergestalt. In den Szenarien des Dialogs zwischen Volk und Messias gibt es
nur Leidende oder (falsche) Verfiihrer, die von der visiondren Kraft Friedrichs
erleuchtet bzw. in ihre Schranken verwiesen werden.

Die Mechanik der revolutiondren Entwicklung bricht sich rhetorisch Bahn.
Die Versprithung von “Geist” verlduft als verbalisierte Anteilnahme des Fiihrers
am lauschenden Publikum. Das zugrundeliegende Schema ist Gustav Landauers

Erweckungssozialismus:

Der Einzelne, iiber den es [das Ideal] wie eine Erleuchtung kam, sucht
sich Gefihrten [..] Geist ist Gemeingeist. [..] ist Menschenbund. [..] Aus
den Herzen der Einzelnen bricht dieses unbindige Verlangen in gleicher, in
geeinter Weise heraus; und so wird die Wirklichkeit des Neuen geschaffen

[”]26

In dieser Weise verlduft die finale Szene kollektiven revolutionidren Aufbruchs.
Friedrichs Rede bringt dem Volk die Erkenntnis: “Dall wir es vergallen! Wir
sind doch Menschen!” (II/60). Die soziale Revolution, die Ausweg aus einer

Welt des Elends sein will, dessen strukturelle Merkmale nur gleichnishaft und

26 Gustav Landauer, “Aufruf zum Sozialismus” (1911), zitiert nach [Riihle, 1973], S. 904-905.
Fritton merkt an, das “Wechselverhiltnis zwischen Geist und Gesellschaft [bleibe] bei Toller
wie bei Landauer im mystischen Dunkel”. Allerdings habe Toller konkretere politische
Aussagen Landauers wohl nicht zur Kenntnis genommen, so z. B. dessen Konzept revolutionirer
Landeroberung. Siehe [Fritton, 1986], S. 137 und 141.

32



wie zur Illustration angesprochen werden, ist alles andere als Klassenkampf. Ein
Volksredner, der das Volk zum gewalttitigen Aufstand anstacheln wollte, wird
von Friedrich als verlogener Aufhetzer enttarnt, der im Volk die ‘“Masse”, aber
nicht den “Menschen” sehe. Die Revolution funktioniert in der ‘Wandlung’ als

Verbriiderungskult, der keine politischen Gegner kennt:

Geht hin zu den Reichen und zeigt ihnen ihr Herz, das ein Schutthaufen
ward. Doch seid giitig zu ihnen, denn auch sie sind Arme, Verirrte. (11/61)

Materielle Mingel und Schrecken der zu dndernden Welt werden von Friedrich
nur mit wenigen, verstreuten Formulierungen benannt: Neben “Armut und
Elend” (II/50) in den “Abfallgruben verpesteter Stadte” (II/55) ist die Rede
von “gewaltigen Maschinen” und “Eisenhédusern, von Rost zerfressen” (11/59),
die die Menschen einengen. Doch eine differenzierte Kritik gesellschaftlicher
Verhiltnisse ist damit nicht gemeint. Die Defizite der Welt kommen in der
Perspektive der ‘Wandlung’ stets nur als vergessene, verlorene Menschlichkeit in
den Blick.”’

3.10 Zusammenfassung und Wiirdigung

Wie gezeigt werden konnte, ist Tollers ‘Wandlung’ als propagandistische Antwort
auf individuelle Identititskrisen und Sinnverluste konzipiert, die die Isolation
des Einzelnen zusammen mit dem Elend der Welt aufzulosen verspricht. Die
krisenhaften Erfahrungen des exemplarischen Subjekts sind als die typisch
modernen Auflosungserscheinungen der normativen Verbindlichkeit von sozialen
Herkunftskontexten dargestellt. Der aus der Sdkularisierungstendenz entstehende
Wertverlust der religiosen Sphidre wird als Ursache fiir ein unbefriedigtes
Bediirfnis nach Seelenheil ausgestaltet. Die Orientierungsdefizite des auf sich
selbst verwiesenen Subjekts sind im strukturgebenden Bild der Sinnsuche das
wesentliche Movens der Dramenhandlung.

In der Ausgangsszene des Dramas wird dieser Problemkomplex bereits
vollstindig exponiert. Die Losungskonzeption des Stiickes, die explizit als
Autornorm gekennzeichnet ist, wird iiber die Demonstration einer falschen
Alternative vorbereitet: In der kriegfithrenden Nationalgemeinschaft ist Erlosung
und Seelenfrieden nur im Tod vorgesehen. Der Zweischritt des Dramas ldsst der

27 Tatsichlich hat das ‘richtige’ Bewusstsein fiir Friedrich sogar Vorrang vor der leiblichen
Zufriedenstellung. Siehe (II/50): “Ich aber will, daB ihr den Glauben an den Menschen habt, ehe
ihr marschiert. Ich aber will, daf} ihr Not leidet, so ihr ihn nicht besitzt.” Vgl. [Reimers, 2000],
S. 49: “Im Vordergrund steht nicht die Beseitigung materiellen Elends, sondern die Erweckung
von Menschlichkeit.”

33



Entlarvung des Falschen die Verkiindung des Wahren folgen und entwickelt seine
Heilslehre als praktizierte Vision.

Die Auseinandersetzung mit moderner Welt ist in der ‘Wandlung’ eine
Leidensbewiltigung doppelter Art: Den inneren Kern bilden Seelenprobleme
von Mensch und Mitmenschen, das duflere Szenario ist Kriegshorror und
Volkshunger.?® Die Kritik dieser nationalistischen Inhumanititen bereitet das Feld
fiir die Offenbarungen des Menschheitskults.

3.10.1 Kiritik nationalistischer Inhumanitit

Die Welt, die Toller in seiner ‘Wandlung’ verarbeitete, war nur bedingt “modern”
gepriagt. Zwar sind die sozialgeschichtlichen Prozesse der Modernisierung zu
Beginn des 19. Jahrhunderts in vollem Gange, doch das politische System
und die vorherrschenden mentalen und normativen Strukturen miissen wohl als
konservativ und autoritir bezeichnet werden. Die Absolutheit nationalistischer
Kriegslogik reduzierte dariiber hinaus die “Autonomie” gesellschaftlicher
Teilsysteme auf ein funktionales Minimum. Im Kriegszustand muss insgesamt
von einer stdrkeren normativen Verbindlichkeit der nationalen Ideologie
augegangen werden als in den ‘pluralistischeren’ Friedenszeiten.

Tollers in der ‘Wandlung’ ausgestaltete Kriegskritik setzt zwar gerade
nicht an dieser “Antimodernitdt” des Vaterlandsgedanken an, doch es muss
gewiirdigt werden, dass seine Verbriiderungsvisionen den zeitgendssischen

Kampfesideologien ihr Humanitétsdefizit energisch vorhielt:

Man muss sich das Zeitkolorit vergegenwdrtigen, muss sich das
Vorherrschen der chauvinistisch-rassistischen Denkformen nicht nur in
Deutschland, sondern auch in den Nachbarldnern vor Augen halten, um das
objektiv Revolutionire einer Denkform wiirdigen zu konnen, die auf die
Gemeinsamkeit der Menschen und ihre friedliche Koexistenz pochte.?

Auch die Funktionalisierung von Religion und Wissenschaft unter dem Regiment
von Militdar und Obrigkeit wird in der ‘Wandlung’ treffend, wenn auch

holzschnittartig, kritisiert.’® Es ist allerdings stets die Perspektive der eigentlichen

2 Vgl. [Biitow, 1975], S. 66: “Nach ihrer dramaturgischen Funktion beschriinken sich der Krieg und
das soziale Elend darauf, Quellen des Leids zu sein, die ihrerseits nach irgendwelchen Ursachen
nicht befragt werden.”

2 [Vietta/Kemper, 1994], S. 201. Nach Ansicht Silvio Viettas ist die dsthetische Moderne insgesamt
durch einen “weltbiirgerlichen” Zug gekennzeichnet, der einer “zunehmenden Nationalisierung
und Totalisierung der Macht” entgegen wirke. Siehe [Vietta, 1998], S. 546.

31n der Darstellung der Frontereignisse wird z.B. die kompensatorisch-funktionale Rolle der
Lazarettschwestern und Militarpfarrer heraus gestellt und im sechsten Bild die “komplementire”
Erginzung von Medizintechnik und Riistungsindustrie sarkastisch gezeichnet.

34



Verpflichtung fiir das (innere) Menschenheil, aus der heraus die Akteure des
Christentums, der Medizin und der akademischen Sphidre in ein schlechtes
Licht geraten. Kernpunkt der Diskreditierung des Kriegssystems ist seine falsche
Erlosungsoption: “Der Tod als Feind des Geistes” befordert leidende Menschen
ins Jenseits und steht als ein “das Individuum wie die Gesamtkultur zerstérender
ProzeB! der Erweckung und Verbriiderung im Diesseits diametral entgegen.

In den Versammlungsszenen sind die Figuren, die die Fiihrungsschicht
der Nation reprisentieren, riicksichtslos und ignorant dargestellt. Ein Professor
betont, die Wissenschaft sei stolze “Dienerin unseres Staates” (1I/47), ein Pfarrer
preist Gott als “Herr[n] der Heerscharen” (II/48) und beide empfehlen dem
Volk, seinen Hunger weniger wichtig zu nehmen. Das Volk ist dagegen allein
durch das Merkmal des Leidens charakterisiert. In Tollers negativem, kritisierten
Schema vom “Vaterland” fiillen die Menschen nur die Rolle der leidenden Masse
aus, sie sind Material, sind “Vieh”. Die simple Gegeniiberstellung dokumentiert
eine Fiihrer-Volk-Vorstellung, die auch in den Szenen des Erweckungsvorgangs
erhalten bleibt und dort die besondere Rolle des wissenden Intellektuellen sichert.

Tollers Kritik des vaterldndischen Systems lduft letztlich darauf hinaus, dass
es seine Einheitsversprechen nicht einldse und als einende Totalitéit untauglich
sei. Sowohl der Nationalismus als auch der Menschheitsglaube verkorpern ein
Konzept der gesellschaftlichen Ganzheit, das Pluralismus und Subjektautonomie
negiert und Fiihrerfiguren exponiert. Tollers Kritik gilt lediglich der falschen
Ausfiillung dieser Grundprinzips. Die Gemeinschaftsidee wird bei ihm als Ideal

aufgenommen und durch Abstraktion von Gruppenunterschieden generalisiert.

3.10.2 Die Totalitit des Menschheitskultes

Der expressionistische Menschheitskult im Stil der ‘Wandlung’ ist in der
Forschung ausgiebig kritisiert worden. Beméngelt wurden unter anderem das
hohle Pathos, die iiberzogenen sprachlichen Mittel und die Unglaubwiirdigkeit
der Erweckungsszenen.”> Dabei wurde leider selten darauf eingegangen,
welche Funktion der Verbriiderungsglaube im Sinne einer Bewiltigung
der gesellschaftlichen Entwicklungen erfiillte und was ihn fiir eine ganze
Generation von expressionistischen Literaten (voriibergehend) zur respektablen
Weltanschauung werden lieB3.

In der Konzeption des expressionistischen Menschheitskultes kommen

3 [Vietta, 1998], S. 544.

32 Vgl. z. B. [Sokel, 1981], S. 26: “Tollers Optimismus [..] erscheint uns heute unglaublich kindlich.”,
S. 28: “Der Glaube an die Macht der Phrase ist naiv.”, [Benson, 1987], S. 49: “Tollers Idealismus
grenzt hier an Naivitit.”

35



eine Reihe von Merkmalen zusammen, die in ihrer Summe ein #duflerst
attraktives Weltdeutungsmodell fiir die zeitgendssischen Intellektuellen und
Literaten darstellen mussten. Vor dem Hintergrund der bereits dargestellten
Krisenerfahrungen moderner Subjektivitit bietet es mit seinem metaphysischen
Verbindlichkeitsanspruch eine Art Religionsersatz. Die Gruppe der Individuen,
denen die mystischen Urkrifte als Verbriiderungspotential zugesprochen werden,
ist umfassend: Es geht um nicht weniger als ‘die Menschheit’. Die inneren Krifte
sind unabhingig von eigener Tat, sie brauchen nur erweckt zu werden. Das
verschafft den bereits wissenden Intellektuellen, den ‘Geistigen’, ein potentiell
grenzenloses Publikum fiir eine universelle Botschaft, die sie als Kiinstler
individuell ausgestalten konnen. Mit dem Glauben an die Menschheit wird
von allen sozialen Ausdifferenzierungen der bestehenden Gesellschaftsstruktur
abstrahiert, so dass sich die Kiinstler “als Menschen” geradezu im Mittelpunkt
des Volkes wihnen konnen. Eine Kunst, die ohnehin nur noch gesellschaftliches
Teilsystem ist und noch dazu im Krieg praktisch nicht stattfindet, muss in
solcher Universalitit wohl eine Berufung erkennen. Die Wirkung der historischen
Erfahrung des ersten Weltkrieges ist als ausschlaggebender Ausloser der
Bewegung zu sehen. Die Schlacht nationaler Gruppen, die sich voneinander
ideologisch abgrenzen und dabei allesamt “als Menschen” zu Schaden kommen,
hatte Europa umgewiihlt und die Akzeptanz der alten Gemeinschaftsbegriffe
untergraben. Eva Kolinsky fasst dies folgendermallen zusammen:
[Der] negative Bezug zur Gegenwart kulminiert im Krieg, der als
Aufgipfelung der industriellen und “materiellen” Prinzipien des 19.

Jahrhunderts erfahren wurde und er steigert sich zur Ablehnung der sozialen
Wirklichkeit iiberhaupt.3

Eben diese Ablehnung der sozialen Wirklichkeit konnte im Geiste durch die
totale Abstraktion der Menschheitsverbriiderung geleistet werden. Im Gegensatz
zu allen Gemeinschaftsbegriffen, die sich der sozialen Realitiit entnehmen lassen,
ermoglicht die Formel von der Menschheit eine subsumtive Identitdtsbildung
ohne tatsichliche Unterordnungen zu vollziehen. Das liefert dem “Kiinstler

34 eine universelle Uberschrift fiir seine

als Protagonist innerer Erneuerung
Aktivititen, die hochste Anspriiche mit Gestaltungsfreiheit verbindet. Der
Menschheitskult verspricht so einen idellen Ausweg aus subjektiver und
kiinstlerischer Isolation unter der flatternden Fahne der Weltverbesserung.

Die Idee des “Menschheitskultes™, die kraft ihrer universellen Abstraktion

inhaltlich kaum Angriffspunkte bietet, ist also funktional fiir die Situation,

33 [Kolinsky, 1970], S. 59.
34Ebd., S. 68.

36



in der sie aufgebracht und rezipiert wurde. Sie bildet das Substrat einer
“gegenmodern” zu nennenden Geisteshaltung, die an der ideellen Erschaffung
einender, ganzheitlicher Konzeptionen fiir das Harmonieren einer Welt interessiert
ist, deren Komplexitit sie zuriicknehmen mochte. Sie liefert einen Fokus fiir die
Ubertragung metaphysischer Restposten aus den Sphiren diskreditierter Religion
und bedient intellektuelle Behauptungswiinsche in der Massengesellschaft.

Die Universalitit der ‘Menschheitsidee’ und ihre kultisch-religiose
Propagierung sind in Tollers ‘Wandlung’ paradigmatisch ausgestaltet. Das Stiick
ist ein Musterbeispiel fiir den Versuch, die als Verlust empfundene Auflosung
einer alle einenden intersubjektiven (gottlichen) Ordnungsinstanz durch das neue
Evangelium eines ‘Kiinstler-Priesters’ zu ersetzen. Das Potential umfassender
Einheit konnte ein solches Evangelium nur erreichen, indem es auf einem
entsprechend universellen Gemeinschaftsbegriff griindete. “Die Menschheit” als
denkbar umfassendste Kategorie ist in diesem Sinne ein naheliegendes Konzept.

Eine solche totale Gemeinschaft, deren Gegebenheit man ideell immer schon
voraussetzt, praktisch herbeifiihren zu wollen, fithrt zu dem Widerspruch, dass
zwischen Fiihrerfiguren und zu Erweckenden unterschieden werden und ein
belehrender Interaktionsprozess initiert werden muss. Dessen Inhalt ist aus
der schlichten Tatsache, dass da “Menschen” miteinander in Kontakt treten,
gar nicht zu erschlieBen. Dieses Dilemma ist in der ‘Wandlung’ noch durch
einen Erweckungs-Automatismus iiberdeckt, dessen Schilderung dort endet, wo
konkretes Handeln beginnt. Als Grundlage einer sozialen Revolution taugt er eben
nur abstrakt rhetorisch und nur dann, wenn sich die zu erweckende Masse in
ihre Rolle fligt. Konsensbildung kann in diesem Gemeinschaftsmodell gar nicht
herbeigefiihrt werden, weil gemeinschaftliche Ubereinstimmung immer schon die
Pramisse ist. Toller Bearbeitung dieses Grundwiderspruchs sollte denn auch fiir

ein weiteres Drama reichen: ‘Masse Mensch’.

37



Kapitel 4

Das integre Subjekt als verhinderter Massenfiihrer:
“Masse Mensch”

‘Masse Mensch’ ist das erste von Tollers “Gefingnisdramen”, in denen er die
Erlebnisse der Miinchner Riterevolution verarbeiten konnte.! Es entstand als
“erste Niederschrift” bereits wenige Monate nach der Inhaftierung, nach Tollers
eigenen Angaben im Oktober 1919.2

Das Werk kann als unmittelbare Aufarbeitung gewisser Komplikationen
des revolutiondren Geschehens verstanden werden, an denen Toller
besonders litt: Das Ideal der friedlichen Menschheitsrevolution hatte in der
proletarisch-revolutiondren Praxis Schaden genommen. Die Gewissheit der
messianischen Vision der ‘Wandlung’ musste der Problematisierung einer
Revolution weichen, in der “der Mensch” tragisch vom Phdnomen der “Masse”
iiberdeckt ist.?

4.1 Inhaltliche Zusammenfassung

(X3

Hintergrund dieses Stiicks “aus der sozialen Revolution des 20.
Jahrhunderts” (II/63) ist ein Arbeiteraufstand, an dessen Spitze “die Frau”
als Hauptfigur des Dramas und ihr Gegenspieler, “der Namenlose”, um die
Fiihrungsrolle konkurrieren. Die im Titel zusammengefassten Aspekte “Masse”
und “Mensch” stehen fiir Handlungsprinzipien, deren Widerstreit den Konflikt der
beiden Hauptfiguren ausmacht. Wihrend “die Frau” die zu einende Gesamtheit

“der Menschen” als Triager und Gegenstand einer friedlichen Revolution versteht,

Vgl. [Altenhofer, 1981], S. 130: “*Masse Mensch’ kann durchaus als direkte Antwort auf die
politischen Ereignisse von 1918/19 verstanden werden [..].”

Alle Zitate und Angaben zur Textgestalt sind den ‘Gesammelten Werken’, Band II, S. 63-112),
entnommen.

Laut Hugh Michael Fritton war “fiir Toller nach der Zerschlagung der Riterepublik die zentrale
Frage nicht, wie diese Niederlage hitte verhindert werden konnen, sondern wie er, Toller, als
Individuum die politischen Kémpfe hitte bestehen konnen, ohne schuldig zu werden.” Siehe
[Fritton, 1986], S. 196.

38



vertritt der “Namenlose” das Recht der wiitenden “Masse” auf riicksichtslosen
und gewalttitigen Kampf gegen alle Revolutionsgegner. Im Gegensatz zu ihr
unterscheidet er zwischen zum Aufstand berechtigten “Massenmenschen” und
gegnerischen “Staatsmenschen” (11/107).

Als eine aus innerer Verantwortung handelnde Vertreterin der
Menschheitsrevolution tritt “die Frau” zusétzlich in Konflikt zu ihrem Ehemann,
der als Beamter das Staatssystem représentiert. Die personliche Beziehung kann
vor ithrem radikalen humanen Verantwortungsdenken nicht bestehen und wird
vom Gegensatz zwischen Menschlichkeit und Staatssystem iiberlagert.

Die Protagonistin, die sowohl der gewaltbereiten “Masse” als auch dem
Ausbeutung und Krieg betreibenden Staat, den geldgierigen Spekulanten und
der Rechtfertigung liefernden Kirche Vergehen “am Menschen” vorwirft, wird
schlieflich von den Revolutiondren als Verriterin verstoen und vom Staat als
“Fiihrerin” (I11/99) verhaftet.

Im albtraumhaften “Kéfig” eines “Menschenschauhauses” (II/100) verzweifelt
sie fast an der im Kampf um Menschheitsrevolution unvermeidlich erscheinenden
schuldhaften Verstrickung. “Geheilt” wird sie erst, als sie ihre laute Anklage
gegen Gott und sein “ungeheuerlich Gesetz der Schuld” wendet (1I/103).

In bestirktem Glauben an die Ewigkeit ihrer Vision, an die Reinheit
und Schuldlosigkeit der Menschheitsidee und den Urmythos eines heiligen
“Werk-Volkes” (II/110) widersteht die Frau zuletzt noch einmal allen
Anfechtungen, lehnt es ab, gewaltsam befreit zu werden, und wird schlielich

hingerichtet.

4.2 Anmerkungen

Wie die ‘Wandlung’ ist auch ‘Masse Mensch’ explizit in einen zeitgeschichtlichen
Zusammenhang geriickt. Es ist nicht nur als “Stiick aus der sozialen Revolution
des 20. Jahrhunderts” gekennzeichnet, sondern wird in diesem Kontext auch
perspektivisch positioniert, indem es “den Proletariern” gewidmet ist und die
Angabe der Entstehungszeit “im ersten Jahr der deutschen Revolution” die
Fortsetzbarkeit des revolutiondren Geschehens suggeriert (I1/64-65).

Der Dramenhandlung sind allerdings Geleitverse vorangestellt, die ein
zwiespiltiges Licht auf die “Weltrevolution” werfen. Diese ist zwar als
“Gebdrerin” einer Erneuerung apostrophiert, doch dazu mischt sich ein Eindruck
des Schreckens:

Weltrevolution. / Gebérerin des neuen Schwingens. / Gebérerin der neuen
Volkerkreise. / Rot leuchtet das Jahrhundert / Blutige Schuldfanale. / Die

39



Erde kreuzigt sich. (II/65)

So ist schon hier markiert, dass das Revolutionsmotiv im folgenden Stiick keine
reine Quelle heilbringender Erweckung mehr ist, sondern mit tragischer Schuld
konnotiert wird.

Im Zentrum der Dramenhandlung steht “die Frau”, die auch als einzige im
Figurenverzeichnis einen Eigennamen trdgt. Als “Sonja Irene L.” konzipierte
Toller sie offensichtlich in Anlehnung an die Aktivistin Sonja Lerch, die im
Miinchener Munitionsarbeiterstreik auftrat, deswegen von ihrem biirgerlichen
Mann verlassen wurde und sich spiter umbrachte. Alle anderen Figuren sind als
Typen gestaltet, die nur durch ihre soziale Rolle oder Position charakterisiert sind.
Ahnlich dem leidenden “Volk” der ‘Wandlung’ #uBern sich die Arbeitermassen
in ‘Masse Mensch’ chorartig. Die im Figurenverzeichnis aufgefiihrten “Arbeiter”
und “Arbeiterinnen” treten entweder als “Massenchore” oder in Form einzelner
typisierter Stimmen in Erscheinung.*

Der revolutionidre autobiographische Hintergrund Tollers ist in dem Stiick
sozusagen in ‘verschmelzender Raffung’ eingeflossen: Sind die anfinglichen
Streikszenen noch aus dem Kontext des (vorrevolutiondren) pazifistischen
Munitionsarbeiterstreiks zu Kriegszeiten entnommen, so trigt der spitere
Umschlag der Handlung in einen proletarischen Umsturzversuch eher die Ziige
der riterevolutionidren Phase Tollers.

Das Stiick ist eine Reihung von sieben Bildern. Das dritte, fiinfte und siebte
Bild sind zwar nach Tollers Regieanweisungen “in visiondrer Traumferne” zu
denken, jedoch enthalten sie zusammen mit dem ersten Bild die primére, eher
realistisch gestaltete Handlung des Dramas. Sie alternieren mit den allegorisch,
traumartig verfremdeten Szenen des zweiten, vierten und sechsten Bildes, die
auch explizit als “Traumbilder” gekennzeichnet sind. Diese bilden eine Ebene der
dramatischen Gestaltung, in der auch phantastische Elemente verwendet werden:
Figuren tauchen plétzlich auf und verschwinden wieder, verdndern ihr “Antlitz”
oder verkorpern die Schatten von Getoteten.” Diese Traumbilder sind mit den
“traumfernen” Bildern der ‘Wandlung’ vergleichbar. Die Tatsache, dass Toller
in ‘Masse Mensch’ auch die realistischeren Szenen in “visionédre Traumferne”
verlegt, weist auf die insgesamt sehr abstrakte und auf Ideenreflexion zielende
Struktur des Stiickes hin, das deswegen schon frith der Rubrik “Ideendrama”

zugerechnet wurde.®

Vgl. [Hohendahl, 1967], S. 128: “Selbst wo einzelne Gestalten auftreten, fungieren sie als
Reprisentanten einer Gruppe und ihrer Anschauung.”

3> So erscheinen z. B. im sechsten Bild kopflose Figuren, die die Frau des Mordes anklagen (11/100).
6 Soz.B. [Bebendorf, 1990], S. 72. Bei zeitgenossischen Kritikern wurde die ideenlastige Form sehr

40



Die Sprache aller Figuren ist expressionistisch reduziert. Parolenhaft
verkiirzte Sétze und intensivierende Reihungen geben den Repliken das typisch
expressionistische Pathos.”

4.3 Bekenntnis zur Revolution aus Verantwortung

Die Ausgangssituation des Stiickes ist der Vorabend eines Arbeitskampfes, dem
sich “die Frau” als Wortfiihrerin angeschlossen hat. Das erste Bild zeigt sie in
einer “Arbeiterschinke” (I1I/67), wo man von morgiger “Entscheidung” spricht.
Die Frau sieht sich “bereit”, die Fiihrung zu iibernehmen. Sie “sehnt” sich danach,
ihr “Herzblut” durch die Kraft der Rede in die Taten der Arbeiter einflieBen zu
lassen. Thr Antrieb, zum Streik aufzurufen, wird als innerer Zwang vorgestellt.
Sie empfindet “Scham und Qual” angesichts des Krieges und der Propaganda, die
seine Fortfiihrung fordert. Die Notwendigkeit, dem ein Ende zu machen, ist ihr
so offensichtlich, dass sie sich geradezu als Stimme eines natiirlichen Aufschreis
versteht:

Bin ich es noch, die Streik verkiinden wird? Mensch ruft Streik, Natur ruft
Streik! Mir ists, als bellts der Hund, der an mir aufspringt, [..]. (II/67)

Ihre innere Sicherheit wird als starkes “Wissen” suggeriert, das sie an “Armeen
der Menschheit” glauben ldsst, die “das Friedenswerk zum unsichtbaren Dome
tirmen” werden. Die Frau artikuliert sich in dieser Eingangssequenz wie ein
Messias der Menschheitsverbriiderung kurz vor dem Verkiindungstag. Die Vision
der “Menschheitskathedrale”, wie sie in der ‘Wandlung’ entworfen wurde,® ist
hier voll prisent.

Doch im Gegensatz zur ‘Wandlung’ ist der rhetorische Akt nicht mehr
der iibertragene Ausdruck einer Verschmelzung von Mensch und Menschheit
in Wille und Tat, sondern nur eine Bekundung von Wunsch und Vision der
Protagonistin vor sich selbst. Sie empfindet sich als Zustindige fiir die Belange
der Menschheitsverbriiderung, wihrend Friedrich zu seiner Mission explizit durch
hohere Krdifte ausgesandt wurde.

Im Gegensatz zur ‘Wandlung’ gibt es in ‘Masse Mensch’ ernst zu nehmende

Gegner der Revolution, und die Frau ist auf besondere Weise mit diesen

verschieden bewertet. Einerseits [Droop, 1922], S. 30: “Das Drama wurzelt ganz im Gedanklichen
[..] Herzblut tropft aus jeder Szene.”. Dagegen [Bab, 1926], S. 43-44: Die “blof} verstandesméBige
Erkenntnis” des Dramas sei ein Zeichen dichterischer Schwiche und “jede Szene Szene bleibt in
Tollers Text schattenhaft, bla, allgemein.”

7 Vgl. dazu auch [Reimers, 2000], S. 53.

8 Vgl. (11/51) und die Erérterung auf Seite 31 der vorliegenden Arbeit.

41



verbunden. lhr Ehemann, der im ersten Bild in die Szenerie gleichsam
hereinplatzt, vertritt als iiberzeugter Beamter ein biirgerlich-staatstragendes
Wertesystem und will ihre Vorhaben unterbinden. Sie besteht darauf, dass “Not
aus Menschsein” (II/70) sie dazu treibe. Staatsvertreter hétten die einfachen
Menschen “erniedrigt” und sich damit “selbst geschéndet” (II/70-71). Aus ihrer
Perspektive wiirde die friedliche Verbriiderung aller Menschen auch die Erlosung
der Herrschenden bedeuten. Damit vertritt sie das umfassende Menschheitsideal,
das in der ‘Wandlung’ noch als Grundlage einer friedlichen Revolution taugte.
In ‘Masse Mensch’ steht die Protagonistin mit diesen Vorstellungen allerdings
ziemlich allein da.

Tatsdchlich ist die Frau noch auf der Suche nach einer sinngebenden
Gemeinschaft. In der Rolle der Streikfiihrerin strebt sie eine Identitit an, die ihr
soziales Gewissen und ihren inneren Drang nach Frieden zur Geltung kommen
lasst. Sie versucht sich von ihrer biirgerlichen Herkunft, die durch ihren Mann
verkorpert wird, abzugrenzen. In dieser Isoliertheit gleicht sie dem verwirrten
Friedrich zu Beginn der ‘Wandlung’, der sich von seiner Familie abzuldsen suchte:

Die  Ankiindigung einer gewaltsamen  politisch-gesellschaftlich
entscheidenden Veridnderung (Krieg, Streik) wird in beiden Expositionen
mit der Neuorientierung, ja Identitdtsfrage eines Individuums verkniipft,
das dabei ist, seine Zugehorigkeit zu einer Gruppe oder - nach Luhmann -
zu einem sozialen System zu wechseln.’

Die Protagonistin von ‘Masse Mensch’ steht zwischen den Zugehorigkeiten
des Staates und der Arbeiterklasse. Einerseits treibt sie ihr Menschheitsideal
dazu, dem Staat “die Maske von der Morderfratze zu reilen” (I1I/72) und
sich den Arbeitermassen, die ihr Mann als “innren Feind” (II/71) bezeichnet,
anzuschlieBen. Andererseits begehrt sie trotz ihrer selbstlosen Idee von
Menschenliebe das nichtliche Beisammensein mit ihrem Mann und geht am
Ende des ersten Bildes auch mit ihm. Sie empfindet das offensichtlich selbst als
Widerspruch und nennt sich “schamlos in meinem Blut” (II/73).

Die Frau ist somit schon aus dieser Disposition heraus als eine
(tragisch) verhinderte Menschheitserloserin konzipiert. In ihrem Wunsch, soziale
Zugehorigkeit mit einer tiberindividuellen Mission zu verbinden, trigt sie einen
zentralen Zug vieler dramatischer Figuren im Werk Ernst Tollers, die in ihrer
messianischen Ausprigung mit dem Typus des intellektuellen Heilbringers
zusammenfallen. Die Gespaltenheit der potentiellen Fiihrerfigur deutet hier schon

die spezifische “Tragik” von ‘Masse Mensch’ an.

9 [Schreiber, 1997], S. 123.

42



4.4 Kiritik der kapitalistischen Pervertierung von Liebe und Giite

Das Gegensatzpaar aus universeller “briiderlicher” Liebe und personlicher
Liebe mit geschlechtlichem Verlangen, an dem die Befangenheit der Frau
im ersten Bild vorgefiihrt wurde, wird im zweiten Bild zur Grundlage einer
kritischen Offensive gegen den Zynismus des Borsenkapitalismus ausgebaut. Im
traumartigen Szenario einer “Effektenborse” (I1/73f.) wird das Geschéftsmodell
der “Kriegserholungsheim A.G.” (II/76) entwickelt, das den Liebesmangel
der kidmpfenden Truppe in Form von staatlichen Bordells gewinntrichtig
kompensieren soll. Der Liebesmangel war als Ursache fiir schleppende
Kriegserfolge festgestellt worden und hatte deswegen fiir Unzufriedenheit bei den
kriegsgewinnlerischen Bankiers gesorgt.

Als die Frau in die Szene einbricht und den Herren den Hinweis gibt, dass
es um “Menschen” gehe (II/79), wird das von den Spekulanten als Meldung
eines ungliicklichen Zwischenfalls umgedeutet. Sie nehmen es zum Anlass,
ein “Wohltitigkeitsfest” zu feiern, das als grotesker “Tanz ums Borsenpult”
stattfindet und zu dem die Bankiers sich “fiinfhundert raffinierte Médchen”
spendieren (II/79-80).

Die Funktionalisierung von Liebe als Hilfsmittel fiir Krieg und Ausbeutung
wird so durch die eigenniitzige Zelebrierung von “Wohltitigkeit” ergénzt.
Die Darstellung kritisiert die Aktivititen des Finanzkapitalismus als
menschenverachtende, verlogene Machenschaften. Sie dient der Illustration
des Befundes, dass der moderne Staat eine Machthiilse fiir inhumane Verfahren
der okonomischen Ausbeutung sei. Die Darstellung impliziert eine erhebliche
Zuspitzung der Gesellschaftskritik der ‘Wandlung’, wo nur am Rande die Rede
gewesen ist von “Reichen, die prassen” (II/38) und am Krieg verdienen.

Handlungslogisch fungiert die Szene als Kommentar, der — wie so oft in
Tollers frither Dramatik — als “Traumszene” deklariert ist und damit quasi
neben die eigentliche Dramenhandlung treten kann. Es wird unterstrichen,
dass das System des Staates durch den Krieg und die damit verbundenen
Machenschaften diskreditiert ist und als sinngebender Kontext fiir die
Protagonistin ausscheidet. AuBSerdem wird die Inkonsequenz der Frau gegeniiber
ithrem Mann anhand des zwiespiltigen Liebesbegriffs motivisch aufgenommen
und mit menschenfeindlicher Praxis verkniipft. Das “schamlose” Verhalten der
Frau bekommt so eine zusitzlich schuldbehaftete Konnotation.

Die Kontrastierung von Erotik und idealisierter Briiderlichkeit ist ein
wiederkehrendes Thema der Tollerschen Dramatik. Das Verhiltnis der beiden

Krifte wird meist zu einem polaren Gegensatz ausgestaltet, in dem die personliche

43



oder ‘nur’ korperliche Liebe als Bedrohung des verantwortungsvollen,
mitmenschlichen Handelns aufgefasst wird. Am Beispiel des Kriegsbordells soll
ofensichtlich gezeigt werden, dass im Extremfall das Sexuelle sogar als geplanter
funktionaler Ersatz fiir briiderliche Liebe herzuhalten hat.

Erstmals tritt in diesem Bild auch die Figur des “Begleiters” auf, der der
Frau unterstiitzend zur Seite steht, als sie die Bankiers voriibergehend in ihrer
Selbstzufriedenheit stort. Der “Begleiter” kommt nur in den Traumszenen vor und
iibernimmt dabei stets eine leitende, aber ambivalent gezeichnete Rolle gegeniiber

der Frau.'”

4.5 Menschheitserlosung oder Massenaufruhr

Die Tendenz der Frau zur sozialen Ablosung und Neuzuordnung wird im
Hauptkonflikt des Dramas zusétzlich relevant. AuBBer dem Identititskonflikt einer
biirgerlichen Menschenfreundin erwéchst ihr ndmlich auch ein Problem aus ihrem
Bemiihen, als Arbeiterfiihrerin Akzeptanz zu finden. Sie hat zwar im dritten Bild
Gelegenheit, ihre Vision eines friedlichen Streiks vor den Arbeitermassen zu
entwerfen und diesen als konsequenten Kriegsboykott zu motivieren, doch ihre
Fithrungsrolle wird durch einen Konkurrenten angefochten. “Der Namenlose”
beansprucht die alleinige Wortfiihrerschaft und die Reprisentation des Willens
der “Masse” fiir sich (I11/84f.).

Die Position der Frau beruht auf dem Postulat der Solidaritit aller
“Schwachen” (II/82) in der Verweigerung ihrer Dienste gegeniiber dem
Staatssystem. Ahnlich wie in der ‘Wandlung’ wird hier das Volk als die
Gesamtheit der Leidenden angesprochen, denen ein verstdndnisvoller und
mitfithlender Vordenker die Verbriiderungsidee nahe bringen muss.

Die Revolution wird aber nicht mehr als automatische Folge
rhetorisch-mentaler Vorgéinge konstruiert. Stattdessen wird die politische
Einflussnahme der Arbeitermassen als eine Zielsetzung behandelt, fiir die
geeignete Mittel einzusetzen sind. Die Verbriiderungsidee wird mit der
Strategie des friedlichen Streiks verkniipft und bekommt darin ihre konkrete
Handlungsperspektive. Die Revolution als bloBe “Erweckung” aller Menschen
scheint nicht mehr vertretbar, der Staat und seine Organe sind als heftige Gegner
innenpolitischer Veridnderung dargestellt. Die friedliche Verweigerung stellt

somit die Adaption des Verbriiderungsgedankens an reale Krifteverhéltnisse und

10vg]. die Regieanweisung fiir seinen ersten Auftritt: “Sein Gesicht: ein Verwobensein von Ziigen
des Todes und Ziigen angespanntesten Lebens. Er fithrt die Frau.” (II/78). Vgl. dazu auch
[Reimers, 2000], S. 52.

44



Widerstéinde dar.

Diesem friedlichen Konzept, das durch Gewaltvermeidung den “Menschen”
im politischen Gegner respektieren und sich damit ein Verbriiderungspotential
erhalten will, steht das kimpferische Revolutionsverstidndnis des “Namenlosen”
entgegen. Er will mit Gewalt einen “Krieg” gegen Staat und Kapital ausrufen,
der die “Fundamente” der Ausbeutung beseitige (I11/84,85). Wirkungslose “schone
Reden” (II/85) sind seine Sache nicht. Statt einer langfristigen Verbriiderung
mit den Herrschenden, betont er den Kampf der “Masse” als Angelegenheit von
“Schicksal”, dem man durch seine soziale Herkunft ausgesetzt sei. Das gewaltige
rhetorische Aufbrausen des Redners iiberzeugt die anwesende “Masse”, seine
Beschworung von “Kraft” und “Tat” euphorisiert die Zuhdrer und ldsst die Frau

verstummen. Sie ist gefithlsmiBig tiberwéltigt und dchzt schlieBlich zustimmend:

DiIE FRAU: Du ...bist...Masse / Du ...bist ...Recht.

DER NAMENLOSE: Die Briickenpfosten eingerammt, Genossen! Wer in den
Weg sich stellt, wird iiberrannt. Masse ist Tat!

MASSE IM SAAL (hinaus stiirmend): Tat!!! (II/86)!!

Das Schema der revolutiondren Fiihrung durch erfolgreiche Volksreden, das in
der “Wandlung” aufgebaut wurde, ist hier beibehalten. Die wortgewaltigere
Position setzt sich durch, und der Gegensatz zwischen “Mensch” und “Masse”
ist mit diesem Rededuell bereits entschieden. Aus der Perspektive der Autornorm
mutieren die Arbeiter vom erlosbaren “Volk” zur haltlosen “Masse”, indem
sie sich dem falschen Fiihrer und dessen Aufforderung zur Gewalttitigkeit
anschlieBen und vom Konzept des friedlichen Streiks aus solidarischer
Menschenliebe abweichen.

Die Frau wird aufgrund ihrer Position der Schwiche und mit Verweis auf ihre
biirgerliche Herkunft als ungeeignete Fiihrerin abgelehnt. Thr Menschheitsideal
findet also weder im Bereich des Staatssystems noch im selbstgewihlten Umfeld
der rebellierenden Arbeiter ernsthaften Anklang. Sie ist eine verhinderte Fiihrerin
ohne Gefolge, eine Prophetin ohne Publikum. Im Folgenden wird sie zur
ohnmichtigen Begleiterin der Kampfhandlungen degradiert, gegen die sie immer
wieder Einspruch erhebt, ohne jedoch ihren Uberzeugungen Geltung verschaffen
zu konnen. Sie steht in der Logik des Stiickes sozusagen fiir die stéindig présente,

aber immer wieder missachtete Option der “Menschlichkeit”.

Die formelhaft verkiirzten Nominalpradikationen sind typisch fiir den Sprachstil der meisten
Dialoge des Dramas. Der Streit der beiden Ideentriger um die Gefolgschaft der Aufstindischen
manifestiert sich geradezu in dem verbalen Kampf um die endgiiltige Pradikation dessen, was
“Masse” ist.

45



Die “Masse” ist im weiteren Verlauf nur noch ausfithrendes Organ der
Anweisungen des “Namenlosen”. Fiithrer und Gefiihrte werden sogar explizit
gleichgesetzt: Mehrmals heifit es, der ‘“Namenlose” sei “Masse” (11/85)
und umgekehrt gilt auch die Parole: “Masse ist namenlos” (II/88). Das
Gemeinschaftsideal der Verschmelzung von Subjekt und sozialem Umfeld,
das im Menschheitskult der ‘Wandlung’ als positive Norm generalisiert und
realisiert wurde, ist hier als negativer Herdentrieb, als blindes Massenphidnomen
gezeichnet. Die Passivitit der Zuhorenden, ihre auf widerspiegelndes Echo
beschrinkten Kommunikationsanteile und die schematische Rollenverteilung
zwischen vordenkendem Rhetor und leidender, kanalisierbarer Menge sind in
beiden Fillen gleich. Entscheidend fiir die unterschiedliche Wertung, die sich
jeweils aus der Autornorm ergibt, ist die Zielrichtung der Bewegung: Menschliche
Verbriiderung ist das befiirwortete Ziel, gewaltsamer Kampf die abgelehnte
Verirrung. Tollers implizite Kritik der “Masse” stoflt sich also nicht an ihrer
Lenkbarkeit an sich, sondern beklagt lediglich ihre Fehlleitung.

Es ist in der Forschung vielfach erortert worden, ob die Position der
Frau mit der Autornorm gleichgesetzt werden konne. Mit dem Hinweis, dass
Toller an anderer Stelle revolutiondren Gewalteinsatz bedingt befiirwortet hat,
wurde eine vollige Identifizierung der Positionen abgelehnt. Immerhin steht die
Protagonistin aber fiir ein Prinzip, das in der ‘Wandlung’ noch als heilbringende
Autornorm entwickelt worden ist. Dass Toller in ‘Masse Mensch’ den Misserfolg
der ganzheitlichen Verbriiderungsidee als tragisches Scheitern gestaltete, kann
als wehmiitige Verarbeitung seiner eigenen Revolutionserfahrungen verstanden
werden. Es bleibt aber zu fragen, ob und wie er seine erweckungsrevolutionire

Position damit relativiert hat.

4.6 Revolution als System des Todes

Mit dem Triumph des “Namenlosen” ist die Revolution zum System der Gewalt
geworden. Die Revolutionire agieren mit Rachsucht. sie vergelten Tod durch
neuen Tod. In einem Traumbild ldsst der Namenlose Arbeiter und todgeweihte
Geiseln den “Totentanz der Zeit” (II/88f.) miteinander tanzen. Damit ndhert sich
die Darstellung dem kriegsbezogenen Todesmotiv der ‘Wandlung’ an, das dort
als “Feind des Geistes” den Gegenpol zur geistig verbriidernden Erweckung
bildete. Sowohl den Staatsverfechtern als auch den Kidmpfern der Masse ist die
“Sache”, fiir die sie streiten, “heilig” (II/109-110). Aus dieser Perspektive gilt es
als heldenhaft, fiir seine Sache zu sterben. Der Tod erhilt eine Heilsbedeutung.

Die staatliche Logik des Heldentodes wird von den Revolutionidren also lediglich

46



mit anderen Vorzeichen versehen.

Seitens der Frau wird dieser Todes- und Totungsbereitschaft das Prinzip der
Vergebung entgegengesetzt. Sie beharrt auf dem Verbriiderungsideal, nach dem
jeder Gewalttiter sich auch gegen sich selbst vergehe.!? Allerdings zieht sie
Verdacht auf sich, weil sie die Vergebung ausgerechnet fiir ihren gefangenen
Mann einfordert.

In der revolutiondren Kommandozentrale setzt sie ihre Einwinde fort, ohne
damit Einfluss nehmen zu kénnen. Wihrend der Namenlose zwischen staatlichem

t,13

Krieg und Arbeiterkampf unterscheidet,” sieht sie stets nur Menschen gegen

Menschen kdmpfen und fiihlt sich schuldig:

Einhaltet Kampfverstorte! [..] Masse soll Volk in Liebe sein. / Masse soll
Gemeinschaft sein. / Gemeinschaft ist nicht Rache. [..] Mensch, der sich
récht, zerbricht. [..] Zerbrecht das System! / Du aber willst die Menschen
zerbrechen. [..] Menschen ewige Briider ... (1I/95-96)

Die weitere Streitrede bringt keine neuen Aspekte. Wihrend man von der
schrittweisen Niederlage der kimpfenden Arbeiter erfihrt, tauschen die Frau und
der Namenlose ihre einschldgigen Argumente in immer neuen Variationen aus. Sie
will Erlosung und Frieden, er den gewaltsamen Sieg. Die Frau gerit dabei weiter
in einen Gestus der Unterlegenheit. Sie macht sich zum “bittend Kind” (11/97),
das um ein Ende der Rachsucht bettelt. SchlieBlich will der Namenlose sie sogar
verhaften lassen, doch das geht im Chaos der Niederlage unter. Wihrend die
Arbeiter trotzig die Internationale singen, wird die Frau vom staatlichen Militér
“als Fiihrerin” (I1/99) verhaftet.

4.7 Schuld und Uberwindung

Der Ausgang der Revolte verdeutlicht die isolierte Stellung der Protagonistin.
Sie, die die Verbriiderung mit allen wollte, ist nun von allen Seiten ins Abseits
gestellt. Die Arbeiter haben sie verstofen, die Staatsmacht hat sie als Aufriihrerin
gefangen genommen und auch sie selbst fiihlt sich schuldig. Im sechsten und
siebten Bild beherrscht die Schuldthematik, die aus der Perspektive der Frau

mehrfach angedeutet wurde, das Geschehen.'*

12 vgl. (11/92): “DIE FRAU: Der heute an der Mauer steht. Mensch [..] Erkenn dich doch: Das bist
du.”.

B'vgl. (11/94): “DER NAMENLOSE: Im Kriege gestern warn wir Sklaven. [..] Im Kriege heute sind
wir Freie.”

14 Vgl. [Biitow, 1975], S. 106: “Die Pramisse von der Unvereinbarkeit von Gewalt und Gewissen
fithrt in die personale Schuld- und Erlosungsproblematik Sonjas.”

47



In der Welt der “Wandlung” gab es keine Schuld, sondern nur vorldufige
Irrwege. Das Menschheitsideal hatte dort noch die Verbindlichkeit einer
Vorsehung, die durch den Protagonisten nur erkannt und umgesetzt werden
musste. Im Gegensatz dazu ist das Menschheitsideal der Frau ein subjektives
Gefiihl, das ihr Gewissen ihr nahelegt und wodurch AuBen- und Innenwelt
in Widerspruch geraten. Das Innere der Protagonistin ist nicht mehr —
wie in der ‘Wandlung’ — als Widerspiegelung der Menschheit gestaltet,
sondern bildet den Vexierspiegel einer ‘eigentlichen’ Idealitit, die sich
mangels Ausstrahlungserfolgen gleichsam selbst verbrennt. Da der empathische
Automatismus des “Ich weil um euch” nicht mehr greift. bleiben die
Erweckungsversuche auf sich selbst zuriickgeworfen und lassen die Gescheiterte
am Mangel ihrer Redegewalt leiden. Das ohnméchtige Verzagen vor der
Stimmgewalt des Namenlosen wird als schuldhaftes Versdumnis ausgedeutet:
In der Traumszenerie des “Menschenschauhauses” beschuldigen die kopflosen
Toten des Aufstandes sie des Mordes durch Schweigen. Bei allen entscheidenden
Momenten des gewaltsamen Kampfes habe sie fahrlédssig geschwiegen (II/100).

Die weitere Erorterung dieser Vorwiirfe, die von dem Ideal des eigentlich
allméchtigen Wortes der wahren Fiihrerperson ausgehen, fiithrt zu der Frage
nach der Zwangsliufigkeit solchen Schuldigwerdens. Da die “Masse” in ihrem
Verhalten als zwanghaft und damit schuldunfihig aufgefasst wird, leitet die
Schuldfrage auf hohere Instanzen iiber. Das “Menschenschauhaus”, in dem
die Frau — von “dem Begleiter” in Gestalt eines “Wirters” (II/99) bewacht
— in einem Kifig sitzen muss, wird zum Ort einer seherischen Redefolge, in
der sie gewissermaflen mit der ‘Erkenntnishilfe’ des orakelnden “Begleiters”
die Schuldfragen erortert. SchlieBlich weist sie die individuelle Verantwortung
von sich und klagt stattdessen Gott und dessen ‘“ungeheuerlich Gesetz der
Schuld” (II/103) an. Indem sie Gott “liberwindet” und sich quasi selbst von
der unmittelbaren Pflicht erfolgreicher Volksfithrung freispricht, wird die Frau
“geheilt”.!?

Eine Ambivalenz von “schuldloser” Schuld (1I/105) und “unfreier”
Freiheit (II/103) bleibt aber bestehen, bis die Protagonistin in der letzten Szene
ihre messianische Endabrechnung mit allen Beteiligten des Kampfgeschehens

vollziehen kann.

15 Siehe (11/103): Die ‘Heilung’ wird von der Wirtergestalt festgestellt und fiihrt zur Entlassung der
Frau aus ihrem “Kifig”. Das “Menschenschauhaus” ist somit eine Art ‘Lauterungsanstalt’, die die
Leitfunktion der “Begleiter”-Figur institutionell verstarkt.

48



4.8 Der messianische Tod der Fiihrerin ohne Volk

Die ‘Heilung’ der Protagonistin im “Menschenschauhaus” hat in ‘Masse
Mensch’ eine dhnliche Funktion, wie die “Wandlung” Friedrichs in der “grof3en
Fabrik”. Wihrend Friedrich seine fehlerhafte Existenz durch ‘Selbstkreuzigung’
gleichsam ausloscht, iiberwindet die Frau bei ihrer Heilung das Prinzip der
Selbstbezichtigung. Was bei Friedrich der Beginn einer Erweckerkarriere war,
ist fiir sie eine Reinigung des Gewissens, die sie befdhigt, ihre “schuldhaften”
Verflechtungen mit den Systemen der Gewalt aufzulosen. Die derart befreite
Fithrungsgestalt bedeutet allerdings keine durchgreifende Veridnderung fiir Tollers
dramatische Subjektkonstitution: Das Erlosungsziel bleibt erhalten, nur die
‘Zielgruppe’ wird (vorerst) fiir unreif erklirt. '

So verabschiedet die Frau ihren Mann als “Bruder”, nachdem sie ihm noch
einmal ihre Kritik am unterdriickerischen Staat entgegen geschleudert hat. Sie
habe “iiberwunden” (II/106), was sie mit ihm personlich verband.!” Nachdem
die Frau damit ihre personliche Verbindung zum Umfeld des Staatssystems
abgebrochen hat, tritt sie in eine letzte Redeschlacht mit dem Namenlosen, in der
sie sich auch von seinem System der Gewalt vollends loslost. Mit starker Stimme
welist sie sein Angebot, sie gewaltsam aus der Haft zu befreien, von sich, fasst
noch einmal ihre Kritik des revolutiondren “Krieges” zusammen und bringt in
einer Reihung die Quintessenz ihrer Uberzeugungen auf den Punkt:

Nur sich selbst opfern darf der Téter
Hore: kein Mensch darf Menschen téten / Um einer Sache willen.
Unbheilig jede Sache, dies verlangt,

Wer Menschenblut um seinetwillen fordert, ist Moloch:
Gott war Moloch. Staat war Moloch. Masse war Moloch. (II/110)

Das Gewalt verweigernde Selbstopfer ist ihr somit das einzig legitime Mittel
gegen die groBen Michte der “heiligen” Sachen, fiir die iiber Leichen gegangen
wird. Auf die Frage, was ihr “heilig” sei, schldgt sie den Bogen zum
sdakularen Urmythos der Menschengemeinschaft, die als “Werk-Volk™ eine ewige
metaphysische Institution darstelle (II/110). Da die Welt fiir diese “Wahrheiten”
(noch) nicht reif erachtet wird, riickt das Jenseits in den Rang eines Wartestands
der Erleuchteten: Durch ihren Tod werde sie einst “reine, schuldlose, Menschheit”

sein.

16 In ihrer Attribuierung der “Masse” als “zerstampfter Acker” und “verschiittet Volk” (II/107)
wird deutlich, dass die Frau auch zuletzt noch von einem (verdeckten) Lauterungspotential der
“Massenmenschen” ausgeht und diese als hilflose Opfer einer Fehlleitung begreift.

7 Nach Einschétzung von Walter Sokel vollzieht die Frau damit damit eine klare Gewichtung des
polarisierten Liebesmotivs: “Die Liebe als Agape, die sie zu den leidenden Menschen zieht, siegt
iiber die Liebe als Eros, als selbstisch geschlechtliches Gliick.” Siehe [Sokel, 1981], S. 30.

49



Der Glaube der Frau an den sdkularen Menschheitsmythos wird abgesichert
durch die Ablehnung Gottes und kirchlicher Siindenthesen. Einen Pfarrer, der
die ewigen Komplementirkrifte bosen Menschseins und gottlicher Erlosung
postuliert, weist sie entsprechend in die Schranken. So nimmt sie ihren Abschied
von einer Welt, die aus ihrer Sicht “den Menschen” (II/111) verkennt und ihr nur
die ‘Selbstopferung’” erméglicht. Damit hat sie ihren letztlich doch messianischen
Ausweg verkiindet.

IThre Hinrichtung ist der Schlusspunkt eines Dramas, das seine
Gemeinschaftsvision in nebuldse Jenseitigkeit verlagert, weil es die Sphére der
Revolution an die Irrungen der zwischenmenschlichen Gewalttétigkeit abgetreten
hat. Die entriickte Gewissheit ewigen “Werk-Volkes” ist hier der pathetische
Nachhall einer Messiasfigur, die ohne diesseitige Glaubensgemeinschaft
auszukommen hat. Die Wahrung des eindeutigen Standpunktes des integren,
d. h. pazifistischen Subjekts geht auf Kosten jeglichen Gemeinschaftsbezugs und
letztlich des eigenen Lebens. Das Motiv der diesseitigen Verschmelzung von
Subjekt und Gemeinschaft, das in der ‘Wandlung’ noch dominierte, ist hier ersetzt
durch eine singulidre Vision und die Autonomie der Selbstopferung. Der Gestus
des Messianischen bleibt erhalten, doch er ist nur der Verweis auf das eigentlich
Gute, das in einem schuldverhafteten Diesseits (fast) keine Chance hat: Eine
Spur anriihrender Nachwirkung findet der Tod der Protagonistin in der Scham
zweier Frauen, die ihr Wiihlen in den Sachen der Verurteilten beim Ertonen der
Todessalve jih unterbrechen: “Schwester, warum tun wir das?” (II/112) fragen sie
sich bestiirzt, und man kann sich hier nur ein leises “Wir sind doch Menschen.”

dazu denken, das in der ‘Wandlung’ noch revolutionirer Aufschrei war.'®

4.9 Zur diskursiven Problematik des Dramas

4.9.1 Das Dilemma der Verbriiderungsidee

Was in “Masse Mensch” als verhdngnisvolles Aufeinanderprallen gegensitzlicher
Revolutionsvorstellungen dargestellt und als Schuldproblematik verhandelt
wird, ist zum GroBteil den inneren Widerspriichen des messianischen
Menschheitskultes geschuldet, der sein soziales ‘Modell’ als abstrakte

Verbriiderungsszenerie imaginiert und ein passives “Volk” durch wundersam

18 Klaus Bebendorf sieht in diesem Dramenschluss eine erniichterte Kommentarlosigkeit: “Kein
weiser Rat des Dichters, kein kluges Fazit, nur eben Ratlosigkeit steht am Schlufl des
Werks. Tollers hinzugewonnene politische Erfahrung ist es, die sich als Antithese in den von
seiner Phantasie vorgezeichneten Lauf der Historie zum Menschheitsparadies mischt.” Siehe
[Bebendorf, 1990], S. 82.

50



erleuchtete Messiasgestalten ‘erwecken’ lassen will. In der ideologischen
Projektion selbstloser Liebe und konfliktloser Gemeinschaft auf die Fiktion einer
Einheit und Ganzheit ‘aller Menschen’ ist nicht nur ‘der Wunsch der Vater des
Gedanken’. Vielmehr ist die bereits im vorigen Kapitel ausfiihrlich dargestellte
abstrakte Generalisierung der Gemeinschaftsidee ein pseudoreligioser Kunstgriff,
der notwendig von den Bestimmungen seines Gegenstandes absehen muss.
Abstraktionen in der Wirklichkeit geltend zu machen, bedeutet aber letztlich,
“Wirklichkeit zu zerstoren”.'® Da das Zerstoren der Wirklichkeiten, die der
Abstraktion “Menschheit” — ebenso wie jedem anderen abstrakt absolut gesetzten
Gemeinschaftskonzept — real entgegenstehen, in der Praxis nur mit Gewalt
und unter Ausblendung der Entscheidungs- und Selbstbestimmungsfreiheit der
beteiligten Subjekte zu machen ist, muss die absolute ‘Menschheitsidee’ an der
Realitit notwendig scheitern.

Wenn die Verfechter des Humansozialismus also in den praktischen Wettstreit
um die Gunst des “Volkes™ eintreten, miissen sie entweder auf argumentative
Konsensbildung unter Bezugnahme auf die Interessen ihres Publikums setzen —
wie dies die Frau in ihren Plddoyers vereinzelt macht — oder sie begeben sich in die
heikle Sphére des mehr oder weniger manipulativen bis gewalttitigen Kampfes
um die Fiihrung eines unmiindigen Gefolges. Die real gegebenen sozialen
Gegensitze und Teilsysteme der modernen Industriegesellschaft kann keine noch
so rhetorisch begabte Fiihrergestalt abstrahierend aus der Welt schaffen.

In der ‘autoritiren’, auf Fiihrergestalten orientierten Variante politischen
Agierens ist der ‘geistige’ Humansozialismus dem brachialen, sich kraftvoll
gebdrenden ‘Massensozialismus’ logischerweise unterlegen. Was einem
Verbriiderungsidealisten bleibt, ist die moralische Kritik der Gewaltmittel,
die Ddmonisierung der ‘falschen Fiihrer’ und die Betrauerung der doch eigentlich
so sehnsiichtig erwiinschten Gefolgsleute als verirrte, bewusstlose “Masse”.

Das Ideendrama ‘“Masse Mensch” bewegt sich zirkuldr auf dieser
Reflexionsstufe, weil das Grundkonzept der messianischen Erweckung bis zuletzt
beibehalten wird. Die vollstindige Isolation der Fiihrerin von ihren Mitmenschen
steht am Ende in diametralem Gegensatz zu ihrer Gemeinschaftsidee.?’ Das
Wertesystem der Autornorm lédsst als Ausweg nur den Tod der Isolierten zu:
Im heroischen Fatalismus des Selbstopfers wird das pseudoreligiose Ritual

19 Es mag befremdlich anmuten, das dieses Hegelsche Diktum hier so lissig auf ein Ideologem
des frithen 20. Jahrhunderts angewendet wird, doch in der Tat scheint es mir ein sehr passendes
allgemeines Argument fiir das begriffliche Dilemma der ‘O Mensch’-Expressionisten zu sein.

20 Die Arbeiter haben sie als Verriterin verstoBen, vom “Staatsystem” wird sie als Anfiihrerin
verhaftet und zum Tode verurteilt. Vgl. [Chen, 1998], S. 61: “Deserted both by the bourgeoisie
and the proletariat, the Woman experiences unspeakable loneliness.”

51



einer verkannten Messiasfigur gestaltet. Der rein symbolische Akt kann jedoch
nicht iiberdecken, dass der verkiindete Erweckungsoptimismus bereits durch ein

latentes Verzagen geschwiicht ist.?!

4.9.2 Der Begriff der “Masse”

In der Industriegesellschaft des 19. und frithen 20. Jahrhunderts ergab sich aus den
Prozessen der Urbanisierung, Industrialisierung und dem Bevolkerungswachstum
der Effekt einer massenhaften Anballung von Proletariat in den 6konomischen
Zentren.”? Dieses Phiinomen der gesellschaftlichen Moderne wurde von
zeitgenOssischen Intellektuellen zweifellos nicht unproblematisch empfunden.
Das Auftreten groler Mengen ‘einfacher Leute’ in den Stddten evozierte bei
Wissenschaft und Intelligenz einen mit Angsten und Vorbehalten aufgeladenen
Benennungsbedarf. Der passende Begriff der “Masse” wurde wesentlich durch
das wirkungsméchtige, 1895 erschienene Werk “Psychologie des Foules” von

t.23

Gustave Le Bon geprigt.~” Darin wird die “Masse” sinngemif charakterisiert als

“ungestaltes, furchterregendes Wesen, das aus dem Schof3 der Geschichte aufstieg
und ihren Gang verhiingnisvoll zu beeinflussen drohte.””>

Die urspriingliche Massentheorie im Sinne Le Bons wird im Expressionismus
um den Aspekt der historischen Bedingtheit ergénzt. Wie Peter Uwe Hohendahl
in seiner Erorterung von 1967 herausarbeitet, versucht der Expressionismus “die
Masse als notwendige Folge einer fehlgeleiteten Entwicklung” zu verstehen.
An einer differenzierten Sicht auf das Phidnomen hindert die Expressionisten
allerdings ihr ‘“humanitdr-individualistisches Menschenbild”, das dem der
dlteren Massenpsychologie dhnlich sei. Dem Expressionismus miisse deswegen
“die Massenhaftigkeit” als “Symptom einer kulturlosen, enthumanisierten
Zivilisation” erscheinen, die zu iiberwinden sei.?

‘Masse Mensch’ ist laut Hohendahl ein Musterbeispiel fiir die
expressionistische Darstellung von “Masse”: Sie erscheint nicht als gegliederte

Menge von Einzelfiguren, sondern als ein “geschlossener, blockartiger Korper,

21 Vgl. auch [Biitow, 1975], S. 141: “Selbst im Schlufiteil von ‘Masse Mensch’ macht sich die
Skepsis Tollers insofern bemerkbar, als dieser Glaube weder szenisch noch sprachlich so deutlich
ausformuliert ist wie in der ‘Wandlung’.” Sigurd Rothstein geht noch weiter, indem er “die
Relativierung der expressionistischen Erlosungsbotschaft” per “schrittweise[r] Demontage der
Hauptfigur” diagnostiziert. Siehe [Rothstein, 1987], S. 147.

2 Vgl. auch [Schneider, 1995], S. 453: “Die Erfahrung der Moderne deckt sich in einer wesentlichen
Schicht mit der Erfahrung der Masse und des Massenhaften.”

23 Deutsche Ausgabe: Gustave Le Bon: Psychologie der Massen. Stuttgart 1950.

24 S0 Peter Uwe Hohendahl in seiner Analyse des Phinomens der “Masse” im expressionistischen
Drama. Siehe [Hohendahl, 1967], S. 124.

23 [Hohendahl, 1967], S. 124.

52



der auch seine eigene Sprache spricht”. Wie im konsequenten expressionistischen
Massendrama iiblich, existiert in dem Stiick “mit Ausnahme der Fiihrergestalt
das Individuum nicht mehr”.26

Das expressionistische Verstindnis von “Masse” fiihrt zu einem Zwiespalt:
Wie das Beispiel “der Frau” zeigt, wird der “gestaltlosen” Masse eine Fiihrerfigur
gegeniibergestellt, die den “Mensch in Masse befrein” (II/108) will und dazu
auf eine Mischung aus moralischem Appell und Argument setzt. In der
expressionistischen Attribuierung des Massenbegriffs steht jedoch fest, dass “der
Massenmensch unter der Herrschaft des Irrationalen [steht]”.?” Der angestrebten
‘Kommunikation’ zwischen Masse und Fiihrer zwecks “Uberwindung” des
Massencharakters fehlt somit eine grundlegende Voraussetzung: Die Moglichkeit
der verniinftigen Interaktion.

Dieses Problem riihrt nicht zuletzt daher, das im Begriff der “Masse”
zwei Lesarten vermischt werden: Psychologisch wirksame Masseneffekte, die
jeweils ‘“‘aktuell” das Verhalten einer groBeren Menschenmenge beeinflussen,
einerseits — die sozialgeschichtliche Herausbildung eines stadtischen Proletariats
als Voraussetzung einer “latenten Masse” andererseits.

Die expressionistischen Begriffe “Volk” und “Gemeinschaft” filtern den
“aktuellen”, massenpsychologisch bedingten Lenkbarkeitsaspekt gewissermafen
aus und ersetzen das Moment der irrationalen Triebkrifte durch die erwiinschte
Erweckungsbereitschaft. Aus dem Massenbegriff iibernommen wird der
sozialhistorisch bedingte Aspekt. Er flieBt in das Bild der “latent” mobilisierbaren,
leidenden Volksmasse mit ein.

Entscheidend fiir die Bewertung der ‘Modernitit’ des expressionistischen
Verstidndnisses von “Masse” und “Volk™ ist dabei die durchgingige Reduzierung
der proletarischen GroBgruppen auf die Rolle des belehrten Publikums, das
von vordenkenden Fiihrergestalten seine ‘Marschrichtung’ zu empfangen hat.?®
Die Logik des dramatischen Ideenkonflikts bleibt in ‘Masse Mensch’ bis
zuletzt in einem ‘gegenmodern’ zu nennenden Volk-Fiihrer-Schema befangen.

Das Dilemma der abstrakt eingeforderten Entsprechung von Vordenker und

26 Ebd., S. 127.

2 Ebd., S. 125.

28 Die Auffassung von Bozena Choluj, dass “die Frau” in Wirklichkeit “fiir eine bewusste,
individualisierte Masse, d.h. fiir das werktitige Volk, fiir die Arbeiter” pliddiere, kann ich nur
sehr bedingt nachvollziehen, vgl. dazu [Choluj, 1991], S. 71. Ohne ihre Einschitzung schliissig
zu begriinden, behauptet Choluj, dass die proletarische “Bereitschaft zu einem selbstindigen
politischen Handeln” ein ideeller Kernpunkt von ‘Masse Mensch’ sei: [Choluj, 1991], S. 9. Nach
meiner Auffassung wird ein individuell reflektiertes, selbstindiges politisches Handeln in der
Leitnorm des Stiickes aber ausschlieBlich der Protagonistin zugestanden und bleibt auch dort in
einen iiberindividuell absolut gesetzten Imperativ ‘humanen Gewissens’ eingekapselt.

53



Gefolge wird mit den idealisierten Begriffen von “Volk™ und “Gemeinschaft”
nicht aufgeldst, sondern lediglich einer moralisch anspruchvolleren Schablone

subsummiert.

54



Kapitel 5

Zwischen Revolutionslogik und Irrsinn:

“Hoppla, wir leben!”

Das erste dramatische Werk Ernst Tollers nach seiner Haftentlassung entstand
1927 — in einer Zeit, die man literarhistorisch oft mit dem Begriff der
“Neuen Sachlichkeit” zu beschreiben versucht.! Der bis dahin durch seine
‘spdtexpressionistischen’ Stiicke bekannt gewordene Autor und Revolutionér
konnte sich diesem literarischen Paradigmenwechsel ebensowenig entziehen,
wie dessen zeitgeschichtlichen Hintergriinden. So sind in ‘Hoppla, wir
leben!” — durch besondere Entstehungsumstinde noch verstirkt — gewisse
‘Restbestinde’ des expressionistischen Verdnderungspathos mit ‘sachlich’

grundierter Gegenwartsanalyse zusammengeflossen.

5.1 Bemerkungen zur Textedition

Die Analyse des Dramas erhilt eine gewisse Komplexitit durch die Existenz
zweier Fassungen, von denen sich eine aus der Kooperation Tollers mit dem
Regisseur Erwin Piscator ergab. Toller hatte Piscator, der nach einem geeigneten
Stiick fiir die Eroffnung seines neuen Theaters in Berlin suchte, seine bereits
vollstindig ausgearbeitete Erstfassung vorgelegt. Diese ursprungliche Textform,
die das originidre Werk Tollers darstellt, ist nie publiziert worden und steht der
Forschung heute nur noch in Form zweier Einzelexemplare zur Verfiigung.?
Piscator war an dem Stiick interessiert, sah jedoch erheblichen
Anderungsbedarf, da Toller “dem Gefiihl” eine zu “selbstherrliche” Stellung

Vgl. dazu auch den Aufsatz von Stefan Neuhaus: Ernst Toller und die Neue Sachlichkeit. Versuch
iiber die Anwendbarkeit eines problematischen Epochenbegriffs. In: [Neuhaus et al., 1999H],
S. 135-154.

Laut [Leydecker, 1998], S. 123, sind dies eine im Privatbesitz John Spaleks befindliche Kopie
mit handschriftlichen Ergédnzungen Tollers und eine (lange unbekannt gebliebene) Kopie in der
Theatersammlung der Staats- und Universititsbibliothek Hamburg (Thalia-Archiv, Nr. 5232).
Letztere war Grundlage der Inszenierung an den Hamburger Kammerspielen.

55



eingerdumt hiitte.>

Die bei den Vorarbeiten fiir die Berliner Inszenierung
gemachten Anderungen brachten eine bedeutende Verschiebung der politischen
Aussage des Dramas mit sich. Langwierige Debatten fiihrten Toller und Piscator
insbesondere iiber die Gestaltung des Dramenschlusses.*

Die fast gleichzeitige Urauffithrung an zwei deutschen Theatern brachte
die Varianz auch auf die Biihne: Wihrend die Piscatorbiihne in Berlin die
iiberarbeitete Version (sogar mit noch zusitzlichen Anderungen Piscators) spielte,
wurde in Hamburg nahezu Tollers Erstfassung inszeniert.> Der gemeinsam
mit Piscator erarbeitete Text wurde von Toller noch 1927 als Druckfassung
autorisiert und dadurch bald kanonisiert. Die spéter von beiden kritisch
kommentierte, konfliktreiche Berliner Zusammenarbeit prigte dem Stiick jedoch
eine nachhaltige Ambivalenz auf.

Fiir die Interpretation des Dramas blieben dadurch wichtige Fragen offen. Die
von Piscator erwirkten Anderungen betreffen neben dem Schluss insbesondere die
Kontrastierung des Protagonisten mit den Figuren, die sozusagen fiir alternative
politische Konzepte stehen. In der Erstfassung wird der gefiihlsmédBigen
Sichtweise des Protagonisten groferes Gewicht gegeben und der dramatische
Konflikt motiviert sich stirker aus dieser subjektiven Wahrnehmung. Die
Werkausgabe von Spalek und Frithwald weist die entsprechenden Passagen der
Erstfassung leider nicht nach.

Basierend auf der wungeniigenden Textinformation entstand ein
literaturwissenschaftlicher Streit, der im Kern darum geht, ob und wie
sich Tollers Distanzierung von expressionistischen Revolutionskonzepten
konstatieren ldsst. Auch die fiir die vorliegende Arbeit wichtigen Fragen nach
einer Pluralisierung der Dramenperspektive sowie nach der Reflexionsweise
und konzeptionellen Bewdltigung der in diesem ‘“Zeitstiick” thematisierten
‘verspiteten’ Moderneerfahrung sind von der genannten Textvarianz entscheidend
beriihrt.

Vgl. [Piscator, 1929], S. 146-147. Im Riickblick beschreibt Piscator die Kooperation mit Toller
geradezu als Reparaturarbeit an einem nur bedingt ausgereiften Rohtext: “Das urspriinglich
gesteckte Ziel der Revue wurde am nichsten erreicht durch einen Entwurf, den Toller mir im
Friithjahr gegeben hatte. [..] Aber wie immer bei Toller ging das Dokumentarische mit dem
Dichterisch-Lyrischen durcheinander. Alle unsere Bemiihungen im Lauf der weiteren Arbeit
gingen dahin, dem Stiick den realistischen Unterbau zu geben.”

Die Werkausgabe von Spalek und Frithwald verzeichnet beide Varianten des Schlusses, ldsst aber
andere wichtige Anderungen unerwihnt.

Die Hamburger Kopie der Erstfassung weist Ergidnzungen auf, die wahrscheinlich von Toller
und/oder dem dortigen Regisseur Hans Lotz stammen. Vgl. [Leydecker, 1998], S. 123 und 131.
Toller schrieb z. B.. 1930 in ‘Arbeiten’: “Ich bedaure heute, daf ich, von einer Zeitmode befangen,
die Architektonik des urspriinglichen Werkes zugunsten der Architektonik der Regie zerbrach.”
Zitiert nach GW 1, S. 146.

56



Erst 1998 konnte Karl Leydecker durch Recherche an den erhaltenen
Exemplaren der Erstfassung zeigen, dass jene Forschungspositionen, die
im wesentlichen auf der Werkausgabe und der Einbeziehung spiterer
Selbstkommentare Tollers beruhen, nicht haltbar sind. In seiner eingehenden

Variantenanalyse vertritt er die Einschédtzung,

that “Hoppla, wir leben!” is not Toller’s first clear-headed post-Expressionist
play but, with its recrudescence of Expressionist motifs and structure, is
instead eloquent testimony to the extent to which, as late as 1927, Toller’s
literary imagination was in thrall to that movement.’

Dass Toller tatsdchlich “sklavisch” an den Revolutionsideen des Expressionismus
geklebt haben soll, wird in einem neueren und umfangreichen Beitrag von Kirsten
Reimers allerdings bestritten.® Da im Rahmen der vorliegenden Arbeit leider
keine Quellenanalyse an den Exemplaren der Erstfassung moglich war, beziehe
ich mich hauptsdchlich auf die Argumentationen bei Reimers und Leydecker,
um zu erortern, inwiefern sich die Konzepte Tollers und Piscators in einem
dialektischen Prozess verbunden haben und was dies fiir Tollers (politische)
Modernereflexion bedeutete.

Die Darstellung orientiert sich deswegen hauptsichlich an der kanonisierten
Druckfassung und zitiert Textstellen gemill der Werkausgabe. An einigen
relevanten Stellen wird auch auf die Varianten der Erstfassung hingewiesen.
Erst in der abschlieBenden Erorterung der ‘zwiespiltigen Autornorm’ wird die
eben angerissene Deutungsdebatte noch einmal aufgenommen, wobei Aspekte der
Erstfassung gleichsam als Kontrastmittel zur Beleuchtung des politischen Gehalts

des Stiickes herangezogen werden.

5.2 Inhaltliche Zusammenfassung

Die Revolutionsthematik, die schon in der ‘Wandlung’ und in ‘Masse Mensch’
von zentraler Bedeutung ist, bildet in ‘Hoppla, wir leben!” den perspektivierenden

Eingangskontext der Dramenhandlung:

Das Stiick spielt in vielen Lindern. Acht Jahre nach einem
niedergeworfenen Volksaufstand. Zeit: 1927. (1I/11)°

[Leydecker, 1998], S. 123.

Nach ihrer Meinung “geht Karl Leydecker in seiner Behauptung zu weit, Toller habe sich 1927
vom Expressionismus noch nicht geniigend distanziert [..]”. Siehe [Reimers, 2000], S. 207.

Die pathetische Rede aus dem Nebentext der “Wandlung’ von der “Wiedergeburt” der Menschheit
“in Europa” erscheint hier versachlicht als “Volksaufstand”, der seinen tibernationalen Kontext mit
dem dezenten Hinweis auf die “vielen Lander” erhilt.

57



In einem “Vorspiel” verbinden sich zeitliche Riickblende und Figurenexposition.
Eine Gruppe zum Tode verurteilter Revolutiondre erscheint als
Schicksalsgemeinschaft in den Fingen der staatlichen Macht. Nach ihrer
Begnadigung gehen die “Genossen” jeweils unterschiedliche Lebenswege. Die
Figur des Karl Thomas, der bei der Begnadigung in Wahnsinn verfillt, wird im

Folgenden zum wesentlichen Handlungstréger.

Nach mehreren Jahren im “Irrenhaus” wird Thomas “geheilt” in die
Welt der Republik entlassen (III/26), in der die Haftgenossen mittlerweile
ihre Verortung gefunden haben: Einer von ihnen ist als Minister in die
Sphédren der Macht aufgestiegen, die anderen miihen sich in politischer
Kleinarbeit fiir Arbeiterinteressen. Aus der Perspektive des unangepassten
‘Zu-spit-Kommenden’ empfindet Thomas ihren politischen Pragmatismus als
feige Halbherzigkeit und beschlief3t, “ein Beispiel [zu] geben”, damit “die Lahmen
rennen” (II1/66). Da die ehemaligen Geféahrten ihm — auf jeweils verschiedene
Weise — entfremdet sind, will er als Einzeltiter ein Attentat auf den in seinen

Augen verriterischen Minister veriiben.

Das Drama bebildert die Eindriicke von der Vielgestalt und den Disparititen
der gesellschaftlichen und politischen Gegenwart als ein Kaleidoskop
widerspriichlicher Tendenzen und ‘Teilrdume’, mit denen der Protagonist in
Berithrung kommt, ohne sich orientieren zu konnen. Moderne Katastrophen
wie Wihrungskrise oder Borsensturz stehen fiir ihn unvermittelt neben den
tiberwiltigenden Moglichkeiten moderner Technik und den weltverbesserischen
Debatten dekadenter Intellektueller. Macht und Profit von Karrieristen
kontrastieren mit demokratischen Hoffnungen in Arbeiterkreisen. Die
Gemeinschaft von einst scheint verloren und seine frithere Geliebte ist inzwischen

eine emanzipierte Frau, die seinen Schwirmereien eine Absage erteilt.

In der extremen Zuspitzung des politischen Mordvorhabens iiberkreuzt
sich die revolutiondre Perspektive des Protagonisten dann mit ihrem
Gegenteil: Reaktionidre Nationalisten vollziehen zeitgleich das gleiche
Attentat auf den Minister unter umgekehrten Vorzeichen. Was dem seiner
Idee beraubten und zu Unrecht des Mordes angeklagten Thomas bleibt, ist seine
Verwirrung und die Infragestellung der erlebten Welt, in der ihm Irrsinn und
Normalitdt verschwimmen und die Psychiatrie nur als systemstabilisierende

Eingliederungshilfe erscheint.

Zum Schluss ist die alte Gruppe der Gefangenen noch einmal in Haft,
nun in Einzelzellen. Und diesmal kommt die Entlassungsmeldung zu spit. Die

aussichtslose Vereinzelung wird iiberméchtig und treibt Thomas, kurz bevor seine

58



Unschuld bekannt wird, zum tragischen Selbstmord in der Zelle.

Die Erstfassung Tollers bleibt stirker auf den Protagonisten und dessen
emotionale Weltsicht fixiert. Der Minister wird wesentlich negativer gezeichnet
und zur nahezu damonischen Gegenfigur ausgestaltet. Die eher psychologisch
geleitete Darstellung bewirkt eine engere Perspektive auf die republikanische Welt
und legt weniger Wert auf die Handlungsoption der ‘politischen Kleinarbeit’.
Die Figuren Eva Berg und Albert Kroll sind schwicher und weniger engagiert
dargestellt. Der Aspekt der nationalistischen Gefidhrdung der Republik fehlt, die
Handlung ist weniger auf das Attentat zugespitzt und der Minister iiberlebt. Der
Schlussakt im Geféingnis fehlt in der Erstfassung. Karl Thomas ist am Ende in der
Irrenanstalt, begeht keinen Selbstmord und es es bleibt unbekannt, dass er nicht
der Attentdter war. Der ‘Irrsinn der Welt’ wird hier stirker betont und zum Schluss
demonstriert sogar “das Volk™ fiir den Protagonisten (I11/324-325).

5.3 Die Inhaftierten als Schwundform der revolutioniren
Menschengemeinschaft

Die Ausgangssituation des Dramas prisentiert eine Gemeinschaft von
Revolutiondren in Haft: ‘“Zeit 1919” (1II/9). Der Kontext der gemeinsamen
Zwangslage und des anzunehmenden gemeinsamen politischen Ziels suggeriert
zundchst ihre Einheit in Idee und Schicksal. Der Bezug zur revolutiondren
Situation ist durch ein vorhergehendes “Filmisches Vorspiel” schemenhaft
angedeutet.'”

Schon im Gesprich der Figuren zeigt sich die Heterogenitit der Gruppe. Karl
Thomas und der klassenbewusste Arbeiter Albert Kroll dringen todesmutig auf
einen Ausbruchsversuch. Der Parteifunktiondr Wilhelm Kilman hingegen mahnt,
man solle noch “liberlegen” (I11/15). Ein farblos bleibender “sechster Gefangener”
distanziert sich vollig und verlangt nach dem Beistand eines Geistlichen. Der
Streit tiber die Unzuverldssigkeit Kilmans schwicht den Zusammenhalt. Kroll
beschimpft Thomas als “Biirgersohnchen” (I11/19) und verhohnt seine Beziehung
zur naiven Eva Berg. In der Erstfassung stellt Kroll dariiber hinaus in Frage,
was Eva Berg eigentlich “in unsern Kampf™ getrieben habe, denn sie sei von

“reich[er]” Herkunft und “hatte es nicht n6tig.”!!

10 Der Dramentext umreiBt die Einspielung so: “Gerdusche: Sturmglocken / Streiflichter knapp /
Szenen eines Volksaufstandes / Seine Niederwerfung / Des dramatischen Vorspiels / Figuren /
auftauchend ab und zu” (III/11). Der ausgiebige Einsatz von Film- und Toneinblendungen zeigt
fiir Falko Schneider, wie Piscator “auf die Herausforderung durch die Massenmedien produktiv
antwortete”. Siehe [Schneider, 1995], S. 465.

u Vgl. [Leydecker, 1998], S. 125.

59



Die individuelle Charakterisierung der Figuren und ihrer Motive ldsst
erkennen, dass hier kein Gemeinschaftsideal pathetisch verbriiderter Menschen
bebildert wird oder widerstreitende Fiihrungsalternativen einer lenkbaren
“Masse” in Diskurs treten. Statt dessen wird die generelle Fragwiirdigkeit der
Revolutionsteilnahme durch Karl Thomas sogar selbstreflexiv zum Ausdruck

gebracht:

Ja, warum kampfen wir? Was wissen wir? Fiir die Idee, fiir die Gerechtigkeit
— sagen wir. [..] Blick dich um, was stiirzt sich alles zur Idee, in
Revolution, in Krieg. [..] Immer sind es wenige, die miissen aus innerstem
Zwang. (III/18)

Der spitere Protagonist reflektiert bereits in dieser Eingangsszene eine Pluralitét
von individuellen Handlungsmotiven, die in den fritheren Dramen Tollers
vergeblich zu suchen ist. Damit zeichnet sich fiir dieses Drama ein neues
Subjektkonzept ab, das nicht mehr in den Hiilsen gemeinschaftlicher Einheit und
Ganzheit oder in Form absolut gesetzter Ideen daherkommt. Das Moment des
Kampfes aus innerlich gefiihlter Notwendigkeit, das in den expressionistischen
Verkiindungsdramen normativ dominierte, ist hier schon eingangs in seiner
Beschrinkung auf “wenige” erkannt. Diese Reduzierung ist in Thomas’ Aussage
von einer gewissen Wehmut begleitet und unschwer ist zu erkennen, dass er sich
selbst zu jenem Kern der innerlich Bewegten zihlt.

Als Gegenpol muss in diesem Verstindnis der Typus des Verriters gelten,
den statt “innerstem Zwang” Opportunismus treibt und dem beim Taktieren auch
Liige und Heuchelei recht sind. Am Ende des Vorspiels wird der bereits als
Volksredner und Feigling!? dargestellte Wilhelm Kilman dem Publikum als ein
solcher Antipode enthiillt: Per selektiver Informationsvergabe'? erfihrt man, wie
sein geheimes “Gnadengesuch” bewilligt wird, da er “gegen [seinen] Willen in
die Reihen der Aufriihrer [kam]” (II1I/21).

Das Vorspiel endet mit der offiziellen Begnadigung der ganzen Gruppe. Karl
Thomas lédsst diese unverhoffte Nachricht wahnsinnig werden. Die scheinbare
Willkiir der Regierung passt nicht zu seinem Wahlspruch “Guter Sieg oder
guter Tod” (III/15), das Warten in der Zelle erscheint ihm nachtrdglich als
mentale Todesfolter. Den angeblichen “Willen zur Versohnung” (III/20) des
Présidenten kann er nicht ernst nehmen. Die von diesem ersten Zusammentreffen

republikanischer (Schein-)Humanitéit mit drangvoller Revolutionslogik bewirkte

12 (111/19): “WILHELM KILMAN: Hab ich nicht zu den Massen gesprochen vom Balkon des
Rathauses? ALBERT KROLL: Ja, als wir die Macht hatten. Vorher nicht fiir, nicht wider.”

3In Abwesenheit der anderen Dramenfiguren wird der Zuschauer Zeuge eines kurzen
Zwiegespriachs zwischen Kilman und dem Militirbeamten, der das Gnadenurteil iibermittelt.

60



Wahnreaktion fiihrt zugleich den Topos des ‘Irrens an der Welt’ ein, der fiir die

spezifische Form der Modernereflexion in ‘Hoppla, wir leben!’ kennzeichnend ist.

5.4 Die republikanische Welt: Pluralitit und Widerspriiche

Mit der Entlassung des Protagonisten aus der Irrenanstalt wird die Perspektive der
Hauptfigur Karl Thomas gewisssermallen ‘sichtleitend’ fiir die Darstellung der
republikanischen Gegenwart.'* Die “Grundidee” des Dramas, iiber die zwischen
Toller und Piscator weitgehend Einigkeit herrschte, war “der Zusammenprall
eines Revolutiondrs, der acht Jahre im Irrenhaus zugebracht hatte, mit der Welt
von 192715

In der Figur des Karl Thomas ist eine spétexpressionistisch revolutionére
Weltsicht konserviert. In der nahezu ereignislosen Separation in der Psychiatrie
blieb sein Leben zirkuldr. In exakter Wiederholung bewahrte sich der Hass des
Ausgesonderten auf die ‘gniidige’ neue Staatsfithrung.'

In der Konfrontation dieser Figur mit der um Jahre ‘vorausgeeilten’ und durch
gesellschaftliche Modernisierungsprozesse veranderten Gegenwart entwickelt das
Drama seine Zeitkritik als eine fassungslose ‘Auflensicht’. Der Protagonist irrt
durch die verschiedenen gesellschaftlichen Teilrdume und Sphéren, sammelt auf
der Suche nach den alten Weggefihrten gleichsam die Widerspriichlichkeiten
der Gegenwart in sich auf und artikuliert seine gefiihlsméBige Wahrnehmung als
Zweifel an der Sinnhaftigkeit des Erlebten.

Pluralisierung, Pragmatismus und Sachlichkeit — das unpathetische
Nebeneinander und Durcheinander des republikanischen Lebens — konnen
aus dieser ‘unzeitgemiBen’ Perspektive nicht mehr ordnend erfasst werden.
Aus Sicht von Karl Thomas scheint der Welt die innere Kohirenz abhanden
gekommen zu sein. Seine frithere psychiatrische Aussonderung invertierend,

macht er seiner Umgebung den wiederholten Vorwurf der ‘Verriicktheit’.!” Die

14 Vgl. [Benson, 1987], S. 119: “Karl Thomas ist Tollers Ideenvermittler, dem durch die wechselnden
Situationen, in die er gestellt wird, die Moglichkeit zur kritischen Analyse der untergehenden
Weimarer Republik gegeben wird.”

15 Siehe [Piscator, 1929], S. 146. In Tollers Riickblick von 1930 ist die Rede vom “Zusammenprall
des Menschen, der das Absolute unbedingt, noch heute verwirklichen will, mit den Kriften
der Zeit und den Zeitgenossen, die die Verwirklichung [..] aufgeben oder [..] fiir spitere Tage
vorbereiten.” (I/145).

16 Vgl. (111/25): “PROFESSOR LUDIN: [..] jedes Jahr einmal fingen Sie an zu toben. Man musste Sie
isolieren. [..] KARL THOMAS: Am Tag der Begnadigung ...[..] Ich hafite die Begnadigung. Ich
haflte den Prisidenten.”

17S0 z.B. “Bin ich in ein Tollhaus geraten?” (III/70) oder “Ist die Welt ein Irrenhaus
geworden?” (II1/95).

61



Bewiltigung dieser Realitit scheint ihm nur per Umsturz oder Flucht méglich.!'®

Zentrum und Zuspitzungsort seiner ‘Odyssee der Eindriicke’ ist das
“Grand Hotel”, in dem er — gewappnet mit der grotesken ‘“Fassade” eines
Dauerlachens'® — eine Arbeit als Kellner angenommen hat. In den Réiumen,
Zimmern und Einrichtungen des Hotels kommt die urbane Vielschichtigkeit
der Hauptstadt in dichter Uberblendungsfolge zur Darstellung. Karl Thomas
erlebt die finanziell notdiirftige Lage der Dienstboten, die zu Geldentwertung
und schlechten Arbeitsbedingungen ‘gute Miene’ machen miissen, als direkten
Kontrast zu den opulenten Diners der politisch-wirtschaftlichen ‘Macher’
und elitdr rdsonnierenden Intellektuellen. Wéihrend ein Hausdiener mit
dem konsternierenden Verlust seiner jahrelang ersparten Habe durch die
Wiihrungskrise fertig werden muss,”® verhandeln “geistige Kopfarbeiter” in
einem “Klubzimmer”, wie das Proletariat “geistig zu erlosen” sei (I1I/84-85).
Innenminister und Ex-Revolutinidr Kilman, der sich nur noch lose mit dem
Ziel einer sozialeren Gesellschaft assoziiert, speist mit Finanzmagnaten, die
ihn zu bestechen suchen, wihrend seine Tochter mit einem Drahtzieher der
nationalistischen Reaktion im Bett liegt und aus sexueller Langeweile die Vorziige
von “Koks” und “Cordon rouge” gegeneinander abwagt (I11/89).

Eine quasi globale, medial vermittelte Ubersteigerung erhilt die Darstellung,
als der Protagonist in der “Radiostation” des Hotels Zeuge der “Nachrichten
aus aller Welt” (I11/82) wird: Werbung fiir Luxusmode ertont unvermittelt neben
Meldungen iiber Katastrophen und kriegstechnische Neuerungen. Von den bisher
ungekannten technischen Moglichkeiten iiberwiltigt, staunt Thomas iiber die
zerstorerische und widersinnige Anwendung des Fortschritts.?!

Die ‘Einblicke’ in die Miniaturwelt des Hotels als lokale Verdichtung
widerspriichlicher Tendenzen werden durch den globalen ‘Ausblick’ auf
die gefidhrliche Rasanz von Wirtschaft, Technik und Militarismus zusétzlich
akzentuiert. Das Gesamtbild einer sich bewusstlos krisenhaft entwickelnden Welt
forciert beim Protagonisten den Eindruck der Irrationalitit der Verhéltnisse und

18 Sein Tatendrang ist die aktivistische Variante eines Harmonieideals, das er in schwachen
Momenten als Sehnsucht nach einem naiv ‘urspriinglichen’ Leben zu erkennen gibt: “Es miissen
irgendwo noch Menschen leben, kindliche, die sind, nur sind. [..] Die nichts von Politik wissen,
die leben, nicht immer kdmpfen miissen.” (I1I/50).

19 Zu seinem aufpolierten AuBeren gehort die Befolgung eines Ratschlags zeitgendssischer “Chefs”:
“In unserer Zeit mufl man lachen, immer lachen.” (II1/79).

20 (111/90): “Sechshundert Wochen habe ich gespart. Zwolf Jahre. Und was bekam ich zuguterletzt?
Einen Dreck!”

21 (111/83): “KARL THOMAS: Wie wundervoll ist das alles! Und was machen die Menschen damit
...[..]” Der niichterne Kommentar des Technikers: “TELEGRAPHIST: Vorldufig dienen diese
Apparate dazu, damit die Menschen sich desto raffinierter totschlagen. [..] Wir werdens nicht
dndern.”.

62



nihrt sein Bediirfnis, mit ‘beispielhafter’ Tat dagegen anzugehen.

Die der Darstellung immanente kritische Norm kann bezeichnet werden
als eine Mischung aus revolutiondrem Gerechtigkeitsideal, emotionalem
Ehrlichkeitsdrang und dem Bediirfnis nach einer durchschaubaren, verniinftig
geregelten Welt. Die Anwendung dieser kritischen Norm auf die vorwiegend
sozialen und technisch-okonomischen Ungereimtheiten des republikanischen
Lebens ist in erster Linie im beschriebenen Szenario des “Grand Hotel” zu
erkennen. In Tollers Erstfassung ist dies noch stirker expliziert, indem Karl
Thomas am Dramenende iiber seine Eindriicke zusammenfassend Auskunft gibt:

Ich war Kellner. Einen Abend lang. Ich schmorte in einem Hexenkessel.

Es stank nach Korruption, nach Geilheit, nach Diinkel, nach Dreck. Die
Kollegen fanden es in Ordnung und waren stolz darauf. (III/319)

Wie hier schon angedeutet ist, vollzieht sich die Konfrontation des Protagonisten
mit der Welt als eine sukzessive Enttduschung, die bis zum “Ekel” (I1I/66) geht.
Seine Emporung iiber die Selbstgefilligkeit der gehobenen Kreise wird durch die
unkritische Haltung der ‘niederen Chargen’ noch verstéirkt und zu allgemeinem
Unverstéindnis erweitert.

In politischer Hinsicht artikuliert sich dieses allgemeine Unverstindnis am
deutlichsten bei den Zusammentreffen des Protagonisten mit den verschiedenen
Ex-Revolutionédren. Um der politischen Aussage von ‘Hoppla, wir leben!’ auf den
Grund gehen zu konnen, wird deshalb im folgenden Abschnitt die dramatische

Problematisierung der politischen Sphire erortert.

5.5 Die politische Sphire zwischen Pragmatismus und Reaktion

Zentrales Moment der politischen Charakterisierung der “Welt von 19277,
wie sie in ‘Hoppla, wir leben!” zum Ausdruck kommt, ist der Eindruck
einer vordergriindigen Demokratisierung. Ehemalige Arbeiterfunktionire wie
Wilhelm Kilman konnen bis zu Ministerposten aufsteigen, was im Vergleich
zur relativ hermetischen politischen Klasse des Kaiserreiches als Fortschritt
erscheinen muss. AufBlerdem finden Wahlen statt, in denen Kandidaten
verschiedener sozialer Provenienz scheinbar gleichberechtigt konkurrieren.?? Die
Arbeiter beteiligen sich zudem konstruktiv an den demokratischen Verfahren

und konnen sich auch sonst auf Verfassungsrechte berufen.”> Auch zeigen

22 Vel. [Schneider, 1995], S. 454: “Die neue Verfassung erhebt das Volk zum Souverin; die Masse
wandelt sich zum umworbenen Wahlvolk.” In ‘Hoppla, wir leben!’ wird dieses ‘Umwerben’
durch die marktschreierische Darstellung der Wahlhelfer schon fast als Rummelplatz-Belustigung
karikiert. Vgl. (I1I/60-61).

23 (111/28): “EVA BERG: Ich iibe die Rechte aus, die die Verfassung mir gewihrt.”

63



sich gewisse Emanzipationserscheinungen im Arbeitsleben, die weibliches

4 ohne sich aber

Engagement in betrieblichen Zusammenhingen ermoglichen,?
politisch-institutionell weiter auszuwirken.

Diese vordergriindigen Neuerungen werden durch eine Reihe von
tatsidchlichen Defiziten und Verfalschungen des republikanischen Staatssystems
konterkariert. Ein groler Teil des Dramas, insbesondere die Szenen in Kilmans
Ministerium und im “Wahllokal” der Arbeiter, bebildern genau diese Méngel.
Kilman, der sich als ‘“demokratisch” (II1I/40) bezeichnet, rechnet es sich
gleichzeitig als “Mut” an, gelegentlich “gegen das Volk zu regieren”. Als
Staatsrdson gilt ihm sein ‘“gesunder Menschenverstand” (I1I/37), mit dem
er sogar die Verfassung relativiert*® und den abstrakten “Mechanismus des
Staates” (III/41) iiber die Interessen der Arbeitenden stellt. Der “Wille
des ganzen Volk” (III/40) ist der biegbare Titel seiner Handlungsmaxime,
mit der er sich zugleich iiber die Belange einer womdglich unzufriedenen
“Masse” erhebt, die er fiir “unfihig” und der “Erziehung” bediirftig
befindet (I11/42). Wahlmanipulationen,?® der Verdacht der Bestechlichkeit und
sein klares Bewusstsein von der verlogenen Doppelbddigkeit staatsmédnnischer
Rhetorik (I1I/36) vervollstindigen die Charakterisierung Kilmans als autoritére,
heuchlerische Politikerfigur.

Wihrend die in der Person Kilmans fokussierten scheindemokratischen
Momente dem Protagonisten Karl Thomas zum Grofteil unmittelbar erkenntlich
werden, bleibt der Aspekt der zusitzlichen nationalistischen Unterwanderung des
Staatsapparates fiir ihn und die anderen regierungskritischen Figuren zunédchst im
Dunkeln und erscheint nur als unbestimmter Verdachtsmoment.?’ Die Darstellung
dieses Entwicklungsstrangs als geheime Verschworung (II1/75-77) erzeugt so
einen Informationsvorsprung beim Zuschauer, der bereits auf die dramatische
Zuspitzung der Attentatshandlung hinzielt.

Karl Thomas sieht den Verrat an den fritheren Revolutionsidealen zwar
wesentlich durch Kilman verkorpert, tritt aber auch zu den anderen fritheren
“Genossen” in Konflikt, indem er ihre konstruktive Haltung gegeniiber der
demokratischen Ordnung als “falsch” (III/66) und “feige” (1II/67) abwertet. Er
vermisst “Taten”, wo Albert Kroll sich iiber “Wahlstimmen” freut (III/70), und
verflucht die “Ruhe” (II1/72), mit der Kroll seinen Aktionismus “bremst” (I11/73).

24 Dies wird am Beispiel Eva Bergs gezeigt.

25 (111/28): “WILHELM KILMAN: Die Verfassung ist fiir ruhige Zeiten gemacht. EVA BERG: Leben
wir nicht in ihnen? WILHELM KILMAN: Der Staat kennt selten ruhige Zeiten.”

26 (I1I/40): “ALBERT KROLL: Kilman hat den Arbeitern bei den Chemischen Werken das Stimmrecht
gestohlen!”

27 (111/41): Karl Thomas zu Kilman: “Thr verhelft der Reaktion in den Sattel.”

64



Mit dieser argumentlosen Unbéndigkeit, die lediglich mit Appellen an den
“Glauben” (III/65) aus Revolutionstagen zu iiberzeugen versucht, duflert sich eine
Spaltung der Autornorm in einen Wahrnehmungs- und einen Handlungaspekt:
Es wird spiirbar, dass Karl Thomas die Unzulidnglichkeiten der Gegenwart
zwar intensiv empfinden, fiir ihre Bewiltigung aber kein angemessenes Konzept
entwickeln kann.?8

Demgegeniiber wird den pragmatisch agierenden Arbeiterfiguren ein hoheres
MafB an Handlungskompetenz zugeordnet. Um dies klarer zu konturieren, haben
Toller und Piscator insbesondere an der Figurencharakteristik von Eva Berg
erhebliche Anderungen vorgenommen. Es gehort zu den hervorzuhebenden
Leistungen Karl Leydeckers, diese Anderungen anhand der Erstfassung
rekonstruiert zu haben. Er kommt zu dem Resultat, dass die Charakterisierung
Bergs als zielstrebige, disziplinierte Parteikimpferin erst durch den Einfluss
Piscators entstanden sei. Die Szene, in der Karl Thomas ihr seine Gefiihle

offenlegt und von der gemeinsamen Realitdtsflucht schwirmt,?

ist laut Leydecker
Beleg, wie aus einer negativ gezeichneten, emotionslosen Figur, die bei Toller
offensichtlich die verhirtete Sachlichkeit des republikanischen Lebens illustrieren
sollte, eine im positiven Sinne harte Vorzeigefigur gezimmert worden ist, die

damit allerdings ihre Stimmigkeit verlor:

Whereas Toller had presented this hardened character in a negative light
in the first version, for Piscator this hardness was a positive characteristic.
The result of their collaboration was a deeply ambivalent character in the
second version and this has led to the diverging judgements of her by literary
critics.”

Ist Karl Thomas in der Erstfassung noch der empfindsame Idealist, der von einer
verhirteten Frau geradezu bemitleidenswert verstolen wird, so erscheint er in
der Druckfassung als naiver Faulpelz, der eine Vorkdmpferin des Proletariats
von ihrer Arbeit abhilt. Letztere Darstellung trigt naturgemifl dazu bei, ihn als
politische Figur zu diskreditieren und die Handlungsnorm des Stiickes auf eben
jene disziplinierte Parteiarbeit auszurichten.

Die politische Lage, die in ‘Hoppla, wir leben!’ als vordergriindiges

demokratisches Kriftegleichgewicht und scheinbar neutrale Ordnung kritisch

28 Sigurd Rothstein sieht in dieser Mischung aus starkem Empfinden und Mangel an
Handlungskompetenz ein Charakteristikum der “neuen Hauptfiguren Tollers”, zu denen er
neben Karl Thomas auch den Protagonisten des ‘Hinkemann’-Dramas von 1923 zihlt. Siehe
[Rothstein, 1987], S. 157.

2 (111/50): “KARL THOMAS: [..] Du sollst mir Morgen sein und Traum der Zukunft. Dich, dich will
ich, nichts weiter. EVA BERG: Flucht also?”

30 [Leydecker, 1998], S. 127.

65



beleuchtet wird, stellt sich aus der Perspektive des Protagonisten insgesamt als
unertriigliche bis eklige®! Ruhe dar. Der pragmatischen, mittelfristig angelegten
Parteiarbeit der fritheren Genossen steht sein emotionaler Aktionsdrang,
sein subjektiver Spontaneismus entgegen. Als empfindsamer und noch in
Ganzheitsidealen denkender ‘Seismogrpah’ einer widersinnigen Welt ist die
Figur Karl Thomas zwar durchaus als wesentlicher Triger der kritischen Norm
des Stiickes zu sehen. Seine Handlungsperspektive, die ungeduldige singuldire
Gewalttat, kann dagegen sowohl in Tollers Originalfassung als auch in der
‘Piscatorfassung’ nur als Verfehlung verstanden werden.

Im folgenden Abschnitt wird der Weg der Hauptfigur zu dieser Verfehlung als
fortschreitende Isolation und Verunsicherung nachgezeichnet. Erst die Zuspitzung
dieser Separation am Dramenschluss liefert dann den letzten Baustein zur
hermeneutischen ErschlieBung der Dramenaussage.? In jedem Fall wird sich
aber zeigen, dass die Uberwindung einer vorldufigen und von reaktioniren
Umtrieben unterwanderten Scheindemokratie die politische Zielrichtung des
Dramas bestimmte. Ernst Toller und Erwin Piscator waren in vielen Punkten
zerstritten, aber iiber die Unzulédnglichkeit der Republik von 1927 waren sie sich

zweifellos einig.

5.6 Die Isolation des Protagonisten

Die “Grundidee” des Dramas, die in der Konfrontation des Protagonisten mit
der gesellschaftlichen Gegenwart besteht, impliziert einerseits dessen Rand- bzw.
AuBenstellung, andererseits erhilt seine kritische Wahrnehmung der Welt dabei
einen hervorgehobenen Wert.

Ein grundlegender Faktor fiir die Sonderstellung von Karl Thomas ist
sein von allen anderen Figuren abweichender Erfahrungshintergrund. Die
Kriegserlebnisse, die seine Revolutionsbeteiligung motivierten, sind ihm noch
voll prisent und die Leitidee von der Verbriiderung aller Menschen setzt er
offenbar als selbstverstindlich voraus.>? Die acht Jahre im Irrenhaus, die in seiner
Erinnerung “wie ausgeloscht” (I1I/24) sind, haben ihn aber vom veridnderten

Lebensgefiihl seiner Altersgruppe entfremdet. Die dadurch entstandene Distanz

31'Vgl. dazu auch (111/64): “KARL THOMAS: [..] Kein frischer Hauch. Die Luft modert vor Ordnung.
[..] Es schimmelt nach Biirokratie.”

32 Dabei wird sich zeigen, wie die unterschiedlichen Dramenschliisse zu divergenten Analysen
fiihren.

33 Interessanterweise ist sein Gesprich mit zwei Kindern (I1I/53-57) die einzige Stelle, an der er
iiberhaupt eine reflektierte Begriindung seiner unbedingten Umsturzideale gibt. Bei allen anderen
Figuren geht er scheinbar davon aus, dass diese Dinge klar sein miissten.

66



ist zugleich Gradmesser fiir die Rasanz der gesellschaftlichen Entwicklung und
Anzeichen fiir den prdgenden Effekt, dem die in ihr ‘alltdglich’ Lebenden
ausgesetzt sind:

EvA BERG: Ich merke, wenn ich mit dir spreche, die letzten acht Jahre,
in denen du ‘begraben’ warst, haben uns stirker verwandelt als sonst ein
Jahrhundert.

KARL THOMAS: Ja, ich glaube mitunter, ich komme aus einer Generation,
die verschollen ist. (III/51)

Wihrend Thomas latent daran leidet, Teil eines nur noch in der Vorstellung
oder Erinnerung existenten Sinnkontextes zu sein, deklarieren und verhalten sich
alle anderen Figuren streng gegenwartsbezogen. Ihr unaufgeregtes Leben in der
Republik wird als Ergebnis von Lernprozessen dargestellt, iiber die sie selbst nur
vage oder unwillig Auskunft geben. Es ist demnach eben kein einzeln benennbares
“Erlebnis” gewesen, das Eva Berg “verhirtet” hétte (III/52). Vielmehr erscheinen
der republikanische Alltag und das Arbeitsleben als die Hauptfaktoren der
Gewodhnung.>*

Den Vorwurf, er spreche resigniert “wie ein alter Mann”, beantwortet auch
Albert Kroll mit dem Hinweis auf die besondere Prigekraft der vergangenen
Jahre, die “zehnfach” zidhlten (III/64). Die Hirte des “Alltag[s]” (III/63) rege
ithn inzwischen nicht mehr auf. Sein niichterner Kommentar lautet: ‘“Man
lernt.” (I11/64).

Die revolutiondren Erlebnisse sind insgesamt wie romantische Kindheitstage
in die Ferne geriickt und Karl Thomas wird empfohlen, endlich erwachsen zu
werden:

EvVA BERG: [..] Wir konnen es uns nicht mehr leisten, Kinder zu sein. Wir
konnen Hellsichtigkeit, Wissen, das uns zuwuchs, nicht mehr in die Ecke
werfen wie Spielzeug, das wir nicht mdgen. (I11/52-53)

In der reflektierten Aufarbeitung von Erfahrungen, die hier nahe gelegt wird,
ist der Prozess des ‘Erwachsenwerdens’ positiv konnotiert. Fiir Karl ist Ruhe,
Vernunft und Selbstkontrolle aber zu sehr mit dem Beigeschmack der Anpassung,
Unterordnung und Selbstverleugnung verbunden. Denn auch der verhasste
Wilhelm Kilman relativiert die gemeinsame Vergangenheit mit dem Hinweis,
“was fiir Kinder wir waren”, und von Kilmans Tochter muss sich Thomas gar

sagen lassen, dass jeder einmal “grofl” werde — zum Beispiel als Minister (I111/39).

34 (I1/53): “ EVA BERG: Seit acht Jahren arbeite ich, wie friiher nur Minner arbeiteten. Seit acht
Jahren entscheide ich iiber jede Stunde meines Lebens. Darum bin ich wie ich bin.”

67



Karl Thomas kann diese Varianten der Einpassung nicht auseinanderhalten.*
Aus seiner Perspektive gibt es nur zwei Handlungsalternativen: Akzeptanz oder
aktive Zerschlagung der Verhiltnisse. Da er jegliche Mitarbeit an oder in dem
bestehenden System als unertriglich verwirft, ist die direkte revolutiondre Tat
seine einzige Option.

In den Dialogen des Dramas wird kaum iiber politische Zielsetzungen
und Inhalte reflektiert. Zwar sind sowohl Berg als auch Kroll als politische
Aktivisten dargestellt, doch iiber Sinn und Ziele ihrer Arbeit machen sie nur
vage AuBerungen.® Die Auseinandersetzung der Figuren bleibt also, grob gesagt,
auf die Alternativen von entschlossener Revolution oder taktierendem Abwarten
beschrinkt. Politisches Handeln ist in dieser Logik eine Frage des Gefiihls, der
charakterlich-emotionalen Disposition.

Der Charakter von Karl Thomas wird bereits im Vorspiel hinreichend
exponiert. Schon dort ist er als unbédndiger Aktionist, spontan und emotional

t*” und erhebt sein Umsturzideal zur positiven Norm,*® Die friihere

gezeichne
revolutiondre Gemeinschaft ist ihm verbindlicher Ankniipfungspunkt fiir seinen
aktionistischen Imperativ und das zugehorige Gemeinschaftsideal: Wer seine
Ziele teilt, muss bedingungslos seinen Aktionismus teilen, sonst ist er ein
“Feigling” (I1I/66). Mit dieser Sichtweise zieht er sich immer mehr auf sich
als einzig wahren Kidmpfer zuriick, der auch vor dem Selbstopfer nicht zuriick

schreckt.?®

Die bedingungslose Opferbereitschaft, die in der ‘Wandlung’ und in
‘Masse Mensch’ noch als besonderes Merkmal messianischer Fiihrer galt, ist
allerdings als isolierender Irrweg dargestellt.*’

Die emotionale Charakterisierung des Protagonisten bestimmt auch seine
kommunikativen und sprachlichen Merkmale. Er ist unfihig, mehr als seine
Gefithle zu kommunizieren. Es ist nicht zuletzt seine Ausdrucksweise, die
mit ihren Pathos und den “Begriffen, die nicht mehr stimmen” (III/52), dafiir

sorgt, dass es zwischen ihm und denen, die er der Tatenlosigkeit bezichtigt, zu

35 Toller kommentierte dies in ‘Arbeiten’: “Karl Thomas versteht beide nicht, setzt ihre Motive und
Taten gleich und geht unter.” (I/145).

36 Eva Bergs Zielsetzungen sind vom Willen ‘der Partei’ bestimmt: “Dann kam die Arbeit. Die Partei
brauchte mich.” (I1I/53), und Kroll wartet auf unbestimmte zukiinftige Chancen: “Weil ich mit
Volldampf fahren will, wenns Zeit ist.” (I1I/73).

37 Schon seine ersten Worte sind eine Beschwerde dariiber, dass nichts Wahrnehmbares geschieht:
“Verfluchte Stille!” (I11/13).

38 Auch das macht er schon im Vorspiel klar: “Wagen muf3 man, Genosse!” (I1I/15).

3 Siehe (111/66): “KARL THOMAS: [..] Einer muB sich opfern. [..] Jetzt weil} ich, was ich zu tun
habe.”

40'Vgl. [Chong, 1998], S. 147: “Die politische Aktion, der Selbstopfergedanke als politisches Mittel,
fithrt zum blinden Fanatismus.”

68



keiner inhaltlichen Verstindigung kommt.*!

Die divergenten Sinnkontexte von
Gegenwart und Revolutionszeit werden auch iiber den Sprachstil markiert. Reste
expressionistischer Diktion finden sich im Vorspiel und bleiben ansonsten Karl
Thomas vorbehalten.*?

Einen skurrilen ‘Begleiter’ hat Thomas in einer Figur namens “Pickel”. Dieser
steht in einer gewissen Analogie zu ihm, da auch er ein Auf3enseiter ist, der keinen
Anschluss findet und die republikanische Welt nicht versteht.** Seine dorfliche
Herkunft und sein naiver Glaube an angebliche Errungenschaften der neuen
Staatsform bilden eine groteske Verstirkung und Uberzeichnung der kritischen
‘Auflensicht’ des Protagonisten. Dem unverstandenen Patheten Karl Thomas ist
mit Pickel gewissermaBen ein “karikiertes Gegenbild”** zur Seite gestellt.

Als Ausweg aus seiner Isolation wird Karl Thomas mehrfach empfohlen,
sich eine Arbeit zu suchen.*> Er befolgt den Ratschlag mit innerem Widerwillen
und hilt es trotz einer Maske des Lachens, die seine Abwehrhaltung tiberdecken
soll, nur fiir ein paar Stunden aus. Aus dem Gefiihl der inneren Abscheu heraus,
fasst er den diffusen Plan, “alle” zu “wecken” (I1I/92) und damit den ignoranten
‘Schlafzustand’#® des Alltagstrotts zu durchbrechen. Mit der Waffe in der Hand
schreitet er zum Attentat auf den Minister.

Die schrittweise Andeutung einer reaktionidren Gefidhrdung der Demokratie
wird mit dem Paralleleffekt des Attentats schlagartig verdeutlicht und als
Kennzeichnung des Irrwegs von Karl Thomas ausgedeutet. Als der tatsdchliche
Attentiter sich nicht als “Genosse” sondern als Nationalist erweist,*’ der den
von ihm getoteten Kilman als “Revolutionédr”, “Bolschewiki” und Judenfreund

beschimpft, erkennt Thomas den Widersinn des eigenen Mordvorhabens:

KARL THOMAS: Du siehst ein Haus brennen, packst den Eimer, willst

16schen, und anstatt Wasser gieBt du Ol fuderweise in die Flammen
... (I11/95)

4 Kirsten Reimers weist auf die besondere Verkniipfung von Erfahrungshintergrund und
Kommunikationsproblemen hin. Vgl. [Reimers, 2000], S. 169.

42Vgl. [Reimers, 2000], S. 169-170.

43 Vgl. [Chong, 1998], S. 138: “Die Gemeinsamkeit von Thomas und Pickel besteht in ihrem
Fixiertsein auf alte Denkmuster und in ihrer Verstindnislosigkeit gegeniiber der technischen
Entwicklung.”

# [Klein, 1968], S. 141. Vgl. auch [Reimers, 2000], S. 180f..

4 (III/73): “KARL THOMAS: Was soll ich denn tun, um euch zu verstehen? ALBERT KROLL: Arbeite
Irgendwo. [..] Du muflt in den Alltag hinein.” oder (I1I/49): “EVA BERG: Ja, es wire Zeit, daf} du
Arbeit findest.”

46 vgl. (I11/91): “Ihr schlaft! Thr schlaft!”

47 Verschiedene Autoren betonen die Entsprechungen zwischen Thomas und dem nationalistischen
Studenten hinsichtlich ihrer Uberbewertung der singuliren “Tat”. Damit erhalte Thomas ein
Gegenstiick, dass die Inhaltslosigkeit seiner politischen Perspektive aufdecke. Siehe z.B.
[Grunow-Erdmann, 1994], S. 102, oder [Hermand, 1981], S. 168.

69



Der emotionsgeleitete Aktionismus hat sich fiir Karl Thomas gleichsam als Schlag
ins eigene Gesicht erwiesen und ldsst sein Vertrauen in die Kraft des Gefiihls
schwinden. Zur Isolation kommt die Selbstentfremdung hinzu, was unmittelbar

nach dieser Einsicht zum volligen Bezugsverlust fiihrt:

KARL THOMAS: Ich bin der Welt abhanden gekommen / Die Welt ist mir
abhanden gekommen (I11/96)

Die aktionistische Vorgehensweise von Thomas ist damit eindeutig in ein
negatives Licht gesetzt. Daraus ergibt sich ein Wendepunkt des Dramas.
Die Endstufe im Isolationsweg des Protagonisten, der nunmehr jegliche
Vorbildfunktion eingebiilt hat, ist eingetreten. Die Verunsicherung des
bisher von seiner einzigartigen Sensibilitdt iiberzeugten Karl Thomas erhélt
abermals die Form des Wahnsinns, des psychischen Identitdtsverlusts. Diese
hochste Isolationsstufe findet ihre endgiiltige Auflosung in der folgenden

‘Schlussbetrachtung’ des Dramas.

5.7 Politische Bewiltigungskonzepte und zwiespiltige Autornorm

In der Druckfassung, die als die fiir Offentlichkeit und Forschung letztlich
giiltige Textform verstanden werden muss und deshalb auch die wesentliche
Grundlage der vorliegenden Analyse bildet, wird die Isolationsentwicklung des
Protagonisten nach dem Attentat stufenweise fortgesetzt. Der Verhaftete fiihlt sich
sogar von seiner Waffe verhohnt*® und kann sich gegeniiber der Polizei nicht
klar ausdriicken. “Das Volk™ ist gegen ihn als vermeintlichen Ministermorder
aufgebracht und will ihn “lynchen” (I1I/96, 99). Sein inhaltsloses Aktionsprimat
hat zwar dafiir gesorgt, dass die unertrigliche “Ruhe” voriibergehend
durchbrochen ist, doch der ausgeloste Volkszorn kehrt sich gegen ihn selbst und
damit wird sein “Selbstopfer-Idealismus ad absurdum gefiihrt”.*’

In den Verhoren der Polizei ist es ausgerechnet “Traugott Pickel”, die lebende
Karikatur des verwirrten AuBlenseiters, der als Komplize von Karl Thomas in
Verdacht gezogen wird. Die dissoziierte Randstellung des Protagonisten wird
dadurch noch betont. Auch vor Gericht ist es nicht Karl Thomas, der den
Uberfiihrungsversuchen des Untersuchungsrichters etwas entgegen zu setzen hat.
Wihrend die “Genossen” Eva Berg und Mutter Meller souverin und solidarisch

auftreten und ihr klares Rechtsbewusstsein artikulieren, hat er fiir die Verhandlung

48 (I11/96): “KARL THOMAS: Was weiB ich? Was weiBt du? Sogar der Revolver kehrt sich gegen den
Titer, und aus dem Lauf spritzt Gelichter.”
4 [Biitow, 1975], S. 327.

70



nur seinen notorischen Irrsinnsvorwurf parat.®® Die “Kameraden” stirken ihm
zwar moralisch und durch ihre Aussagen auch beweistechnisch den Riicken, doch
sein Weg in die Sonderrolle des ‘Verriickten” wird davon nicht aufgehalten. Seine
Verzweiflung am “Irrsinn der Welt” bleibt verquickt mit einem generellen Gefiihl
der Vereinzelung.

Nach der Untersuchung in der Psychiatrie wird dies in den abschlieBenden
Einzelhaftszenen im Gefidngnis zu Ende gefiihrt. Die Satzfetzen seines
rasenden SchluBmonologs dokumentieren ein Wahrnehmungsschema, das die
Mitmenschen als Teile eines bewusstlosen, zerstorerischen Zirkuldrdaseins
empfindet und aus der volligen Bezugslosigkeit nur noch den Ausweg des Suizids

zu wihlen weil3:

KARL THOMAS: [..] Du, werde ich dich nie verstehen? ... Du, wirst du mich
nie begreifen? ...Nein! Nein! Nein! ... Warum zertrimmert, verbrennt,
vergast ihr die Erde ? ... Alles vergessen? ... Alles umsonst? ...So dreht
euch weiter im Karussell, tanzt, lacht, weint, begattet euch — viel Gliick! Ich
springe ab ...[..] (III/115)

Nach Auffassung Erwin Piscators sollte mit dem tragischen Ende des
“klassenmifBig entwurzelten” Karl Thomas der “anarchisch sentimentale” Typus
in seinem zwangsldufigen Scheitern gezeigt werden. Den positiven Part erhalten
in dieser Konsequenz die “klassenbewussten” proletarischen “Gegenspieler”
in Gestalt von Eva Berg, Albert Kroll und Mutter Meller.>! In Piscators
Berliner Regiebuch bleibt diesen drei Figuren denn auch die explizite

Schlusskommentierung des Protagonisten vorbehalten:

KROLL: Das durfte er nicht tun, so stirbt kein Revolutionir.
EvA: Der Alltag hat ihn zerbrochen.
MELLER: Verdammte Welt! — Man muB sie dndern. (I11/326)°2

Die Zielsetzung des Stiickes zeigt sich damit letztlich als Kombination zweier
Hauptanliegen: Einerseits sollte “der Irrsinn der biirgerlichen Weltordnung” durch
die Konfrontation eines ‘konservierten’ Revolutionsidealisten mit der Realitét
der republikanischen Gegenwart aufgezeigt oder sogar “bewiesen” werden.”
Andererseits galt es vor allem Piscator als vordringlich, dies mit der Propagierung

einer parteisozialistischen Handlungsperspektive zu verbinden.

S0 (I11/96): “UNTERSUCHUNGSRICHTER: [..] Thomas, was sagen Sie zu den Aussagen? KARL
THOMAS: DaB ich allmihlich den Eindruck bekomme, ich befinde mich in einem Irrenhaus.”
>1'ygl. [Piscator, 1929], S. 148 und 153.

52 Es ist nicht ganz klar, ob exakt diese Repliken auch zur Auffiihrung kamen, denn in seinen
Nachbetrachtungen ordnet Piscator der Mutter Meller die (zusammenfassendere) Aussage zu: “Es
gibt nur eines — sich aufhéingen oder die Welt verindern.” Siehe [Piscator, 1929], S. 156.

33 Vgl. [Piscator, 1929], S. 148.

71



Daraus erklért sich die merkwiirdige ‘Doppelfrontstellung’ des Protagonisten:
Als empfindsamer Triager der kritischen Norm des Stiickes begehrt er gegen
die ‘irrsinnigen’ gesellschaftlichen Verhiltnisse auf und wendet sich gegen die
herrschende Politik — vor allem in Gestalt Wilhelm Kilmans. Als unorganisierter,
in seinem Scheitern vorgefiihrter Aktionist ist er dagegen ex negativo ein
Beweisfall fiir die Notwendigkeit der mittelfristig ausgelegten, durchdachten
und disziplinierten Parteiarbeit und muss deshalb in einen Kontrast zu den
entsprechend handelnden “Genossen” gestellt werden.

Dass die Hauptfigur in diesen doppelten Gegensatz gesetzt ist, ohne sich
dariiber bewusst zu werden, ist fiir die Logik des Stiickes essentiell. Die
Erkenntnispotentiale sind auf verschiedene Figuren verteilt und es gibt keine
‘messianische’ Verkiinderfigur. Die Analyse des Stiickes und das Verstdndnis
der impliziten Autornorm ist dadurch sicher erschwert. Piscator scheint der
‘Beweiskraft’ der Komposition nicht vollends vertraut zu haben und setzte nicht

ohne Grund seine zusétzliche explizite Politdidaxe an das Ende des Dramas.

5.7.1 Bemerkungen zur Erstfassung

Wiihrend in der ‘Piscatorfassung’ Karl Thomas “logischerweise zerbricht”,>*

da er die Funktion erfiillen soll, den Irrsinn der Welt und die Abwegigkeit
seines Gefiihlssozialismus’ zu demonstrieren, bleibt in Tollers Erstfassung die
Hauptfigur am Leben. Der fiinfte Akt, der in der Druckfassung die finalen
Gefingnisszenen und den Suizid beinhaltet, fehlt hier. Das Stiick endet mit einer
Szene im Irrenhaus, die den Topos vom Irrsinn der scheinbar normalen Welt
aufgreift und umfassend bebildert. Durch diese Szene, die in der Druckfassung
nur wesentlich verkiirzt enthalten ist, bleibt der Protagonist in der Erstfassung
bis zuletzt Triger der kritischen Norm des Stiickes und wird mit einer
Massendemonstration am Ende noch darin bestérkt.

Nach meiner Auffassung ist der Massenaufmarsch am Ende der Erstfassung
der stirkste Hinweis darauf, dass das Motiv der massenhaften Volksbewegung
in Tollers dramatischer Gestaltungsphantasie als relativ unreflektierter
‘Restposten’ aus der expressionistischen Zeit iiberlebt hatte. Es erscheint
relativ unmotiviert, dass an dieser Stelle eine solche Bewegung mit “Hoch
Karl Thomas!”-Rufen (III/324) zustande kommt. Es scheint, dass dieser deus
ex machina das Defizit an Handlungsperspektive auffiillen musste, das in der
Erstfassung aufgrund der blass bleibenden Arbeiterfiguren festzustellen ist.

Der Schwerpunkt in Ernst Tollers Erstfassung bestand offensichtlich in

>4 Ebd.

72



der Darstellung des “Irrsinns der Welt” und weniger in der Propagierung
einer klaren Verhaltensdevise fiir die Uberwindung derselben. Da die
handlungsperspektivische Gegeniiberstellung mit den Arbeiterfiguren weitgehend
fehlt und auBerdem die Verfehlung des Attentats sehr viel schwicher als in der
Druckfassung herausgestellt ist, sind Protagonisten- und Autorperspektive in der
Erstfassung nur schwer zu differenzieren. Die Normalititsfrage, die wiederholt
das kritische Reflexionsmuster des Protagonisten darstellt, erhilt dabei eine
besondere Bedeutung, die sich symbolhaft in Motiv des Gelédchters widerspiegelt.

Als kommunikatives Symbol kommt das Lachen des Karl Thomas
mehrfach vor. Als Reaktion auf das Gnadenurteil des Prisidenten signalisiert
es den Normverlust, den die praktische Aufhebung der revolutiondren
Konfrontationslogik mit sich bringt. Auch in der Hotelszene, als Karl Thomas
seine Arbeit antritt, begleitet das Lachen den voriibergehenden Versuch,
die eigene Norm der Eingliederungsverweigerung aufzugeben. Daraus konnte
gefolgert werden, dass auch das (irrsinnige) Lachen in der Schlusszene die
Umwertung eines Normsystems bedeutet. Nachdem Karl Thomas erkannt hat,
dass der Psychiater Liidin die Verkehrung von Irrsinn und Normalitét systematisch
betreibt, beginnt sein Lachen als Ausdruck der Wiedererlangung seiner kritischen
Norm.> Als der Professor mit seiner (Un-)Logik auch die marschierenden
Volksmassen fiir verriickt erklért, bricht Thomas in ein noch stirkeres Lachen aus.
Da sich in Form der Menschenmenge gewissermaf3en eine Macht des Faktischen
Bahn bricht, die Karl Thomas in seiner Vorstellung von Normalitdt bestérkt
und die Verdrehungen des Professors in Frage stellt, kann das sich steigernde
Lachen als Signal einer zweifach umgekehrten und damit wieder richtig gestellten
Weltsicht aufgefasst werden: Der Protagonist lacht — sozusagen mit der faktisch
normsetzenden Kraft der Volksmehrheit im Riicken — die Interpretationen des
Professors in Grund und Boden.

Diese Interpretation der Verriicktheit als einer vordenkenden, zunichst ins
Abseits gestellten Korrekturkraft, die dann durch massenhafte Unterstiitzung
normativ ‘gerettet’ wird, wiirde das positive Potential des Protagonisten
bedeutend erhohen. Da die symbolisch aufgefasste Bedeutung des Lachens
allerdings ohne den Kunstgriff des plotzlich aufmarschierenden Volkes ohne
praktische Relevanz bliebe, scheint es zutreffend, wenn Kirsten Reimers die
politische Aussage der Erstfassung als “sehr schwammig” bezeichnet und das

Auftreten der Massen in seiner “politischen Zielsetzung” fiir “unklar” befindet.*®

35 (II/324): “KARL THOMAS: Ich Narr! Jetzt seh ich die Welt wieder klar. Ihr habt sie in ein
Irrenhaus verwandelt. [..] Hahaha ...”
36 Siehe [Reimers, 2000], S. 204.

73



Nach ihrer Einschitzung liegt in der Erstfassung “der Schwerpunkt des
Dramas auf dem Konflikt zischen Karl Thomas und Kilman” und die politische
Bandbreite der Druckfassung werde nicht erreicht. Es handele sich eher um eine
“psychologische Studie der Hauptfigur”. Die Darstellung des Karl Thomas lade
zwar “zum Mitleiden und Einfiihlen” ein, doch er sei zweifellos “kein eindeutig
positiver Held”.>’

Die Behauptung Leydeckers, dass Ernst Toller literarische Imaginationskraft
noch 1927 *“sklavisch” an expressionistische Ideen gekniipft gewesen sei,
lasst sich meines Erachten nur bedingt aufrecht erhalten. Die politischen
Umsturzwiinsche, die Karl Thomas leiten, hatte Toller schon lange vorher
relativiert. Bereits in einem Brief von 1920 schrieb er:

Uns fillt die undankbare Aufgabe zu, auch die minimalen Errungenschaften
zu verteidigen, wir konnen es nicht verantworten, mit groer Geste auf sie
zu verzichten, weil wir ‘aufs Ganze’ gehen. (V/49)

Tollers Losung von expressionistischen Revolutionsidealen verlief sicher “nicht
glatt und eindeutig”.>® Doch allein die sehr kurze Frist,* in der er die “Unklarheit”
der Erstfassung zu einem vielschichtigen “Aufri8 einer ganzen Epoche”®°
umgestaltete, zeigt, wie gut sich Toller kiinstlerisch auf der Hohe der Zeit
bewegen konnte. Sein Gestaltungsvermégen wurde durch die spannungsreiche
Zusammenarbeit mit Piscator offensichtlich herausgefordert, sich auf deutlich

postexpressionistischem Niveau zu beweisen.

5.8 Zur ‘Modernitit’ von “Hoppla, wir leben!”

‘Hoppla, wir leben!” wird von der Forschung iiberwiegend als Beleg fiir “Tollers
Abschied von der expressionistischen Dramatik! eingestuft. Insbesondere, wenn
man den Einfluss Piscators wie eine katalytische Kraft auffasst, die Toller
in seinem dramatischen Gestaltungsprozess lediglich zur Prézisierung ohnehin
vorhandener Einsichten herausforderte, verlieren die Einwinde, die Interpeten
wie Leydecker aufgrund der Erstfassung gegen eine solche Innovationsdiagnose
erheben, an Gewicht. Wie beispielsweise Sigurd Rothstein in seiner Analyse von
‘Hoppla, wir leben!” und Tollers nichstfritherem Stiick ‘Hinkemann’ nachweist,

ST Ebd., S. 203-204.

3 Ebd., S. 207.

% Laut der Biographie von Richard Dove kam Toller am 20. Juli von einem Kurzurlaub nach
Berlin zuriick und erfuhr von den Uberarbeitungswiinschen Piscators. Am 11. August hatte er
die endgiiltige Fassung dann bereits fertig gestellt. Vgl. [Dove, 1993], S. 195.

60 [Piscator, 1929], S. 147.

I [Rothstein, 1987], S. 136.

74



ist schon in Tollers Dramatik von 1923 eine klare Ablosungstendenz vom
Expressionismus zu erkennen.’> Weitere starke Belege fiir diese Einschiitzung
liefert auch Kirsten Reimers.®

Auf jeden Fall ergeben sich — auch ganz ohne Riickgriff auf andere Werke
und Verlautbarungen Tollers — aus der Analyse der Druckfassung eine Reihe von
Kennzeichen fiir die Weiterentwicklung der Tollerschen Dramaturgie in Richtung
einer ‘moderneren’ Konzeption. Dazu gehort wesentlich das Aufbrechen der
unipolaren bzw. bipolaren Figurenkonstellation, die noch in der ‘Wandlung’
oder in ‘Masse Mensch’ vorherrschte. Statt messianischen Ideentrigern, die
vorwiegend monologisch oder verkiindend sprechen, treten in ‘Hoppla, wir
leben!’ individuell konturierte Figuren auf, die tatsdchlich miteinander reden. Jost

Hermand fasst dies so zusammen:

In ‘Hoppla, wir leben!” werden keine Manifeste erlassen oder
Kanzelpredigten ins Publikum geschleudert, sondern eine Reihe von
Grundhaltungen zur Revolution auf hochst antithetische Weise ‘im Dialog’
durchexerziert.%*

Diese Pluralisierung der Figurenperspektiven geht einher mit einer
“ungewdhnlich hohe[n] Anzahl differenzierter Haupt- und Nebenpersonen”®, die
zur Darstellung einer vielschichtigen, in ihrer sozialen Komplexitit abgebildeten
Welt beitragen. Dazu tragen “realistische Partnerdialoge”® bei. Den “visioniren
Monolog” gibt es allenfalls noch als Ausdruck der selbstbezogenen Verwirrung
einer isolierten Figur wie Karl Thomas®” und dadurch wird auch diese
Sprechweise “Instrument des Realismus”.%® Die Figurensprache ist auBerdem
weitgehend von expressionistischem Pathos befreit und in reiner Prosa gehalten.®’

Insgesamt sind diese Anderungen in der Figurenkonzeption und
Dialoggestaltung Ausdruck eines neuen Subjektverstindnisses: Sowohl die
Eigenstdandigkeit und Selbstbestimmungsfihigkeit der Mitspieler als auch
die autonome Erkenntnisfihigkeit der Rezipienten wird viel hoher eingestuft

als in den belehrenden und missionierenden Verkiindigungsdramen. Die

%2Der Beitrag untersucht beide Dramen parallel als Varianten dieser Tendenz. Vgl.
[Rothstein, 1987], S. 136-171.

63 Vgl. [Reimers, 2000], S. 207.

%4 [Hermand, 1981], S. 166.

65 [Klein, 1968], S. 135.

% [Biitow, 1975], S. 336.

67 Beispielsweise in der Szene direkt nach dem Attentat (ITI/95) oder in seiner prisuizidalen
Verzweiflungsrede (I11/115).

%8 [Biitow, 1975], S. 337.

69 Vgl. [Klein, 1968], S. 146: “‘Hoppla, wir leben!’ ist eine eindeutige Absage an das Pathos der
Frithphase.”

75



auf verschiedene Figuren verteilten Erkenntnispotentiale ermdéglichen dem
Zuschauer eine selbstindige ErschlieBung der Dramenaussage — wenn man
von dem Piscatorschen Epimythion einmal absieht. Jost Hermand schwirmt
angesichts dieses ‘Ensemble-Charakters’ der Erkenntniskonstruktion gar von
“dialektischen” Kriften:

In schroffem Gegensatz zu jedem Ansporn- oder Einfiihlungstheater gibt
es hier keinen ‘Helden’, sondern blof3 Ideentriger, die sich entweder
dialektisch erginzen oder gedanklich ad absurdum fiihren. so gesehen
ist ‘Hoppla, wir leben!” zwar noch kein ‘episches’, aber doch schon ein
‘dialektisches’ Theaterstiick.””

Die schematische Rollenverteilung zwischen Fiihrergestalten und einem
‘massenhaften’ oder ‘volksmifBigen’ Gefolge wird in ‘Hoppla, wir leben!’ nicht
nur durch eine Vielzahl selbstindig agierender Figuren abgeldst,”' sondern am
Beispiel des Protagonisten und seinem widersinnigen ‘Erweckungsversuch’ sogar
als gefihrlicher Extremismus entlarvt. Der Parallelismus des Attentats macht dies
deutlich:

Der messianische Anspruch des expressionistischen Helden fiihrt zu
einem selbstgerechten Mirtyrertum und dient der Rechtfertigung eines
Verbrechens, die expressionistische Idee eines geistigen Fiihrertums deckt
sich mit der faschistischen Ideologie.”?

Damit problematisiert Toller eben jene Ideologie eines prédestinierten
Erweckertums, die er selbst noch in der ‘Wandlung’ zum Leitideal gemacht und
parareligios erhoht hatte. Jener “Glaube an die Menschheit”, der “die Frau” in
‘Masse Mensch’ noch in jenseitsgewandte Entriickung versetzte, wird auch dann

kritisiert, wenn Albert Kroll seinen politischen ‘Diesseitsbezug’ klarstellt:

KARL THOMAS: Nur der Glaube zihlt.
ALBERT KROLL: Wir wollen keine Seligkeit im Himmel. Man muf3 sehen
lernen und sich dennoch nicht unterbekommen lassen. (III/65)

Die Distanzierung Tollers vom Landauerschen Mythos der berufenen ‘Geistigen’
zeigt sich auch in der sarkastischen Darstellung der “geistigen Kopfarbeiter”,
die neben ihren faschistoiden Diskussionen {iiber richtige ‘“Zuchtwahl” (I11/84)

70 [Hermand, 19811, S. 166. Eine #hnliche Einschitzung vetritt auch [Klein, 1968], S. 135.

I'Vel. [Kim, 1998], S. 285: “In “Hoppla, wir leben!” ist nicht die Rolle eines elitiren Fiihrers,
sondern die Teilnahme aller an jedem kleinen Schritt zur Revolution gewiinscht. Damit wird die
hierarchische Beziehung zwischen Fiihrer und Gefiihrten im expressionistischen Sinne abgebaut.”

72 [Reimers, 2000], S. 187.

76



ausgerechnet “die proletarische Gemeinschaft der Liebe und die Aufgabe der
Geistigen” (I11/86) auf ihre Tagesordnung setzen.”

Es lédsst sich also in der Summe durchaus konstatieren, dass Ernst Tollers
“Zeitstiick” einen relativ modernen Subjektbegriff mit einer konsensorientierten
Handlungsnorm verkniipft und damit gegeniiber den ‘messianischen’ Stiicken
seines Frilhwerks einen — im Sinne des hier verwendeten normativen
Modernititsbegriffs — erheblichen konzeptionellen Modernisierungsschritt
darstellt. Selbst die in ‘Hoppla, wir leben!” zum Ausdruck gebrachte politische
Handlungsperspektive der ‘kleinschrittigen Parteiarbeit’ ist nicht so aufdringlich
priasentiert, dass man von einem ‘Tendenzstiick’ sprechen miisste. Auch
hinsichtlich der Verhandelbarkeit von Wahrheitsanspriichen setzt Toller also
eher ‘moderne’ Akzente, indem er statt kommunistischer Propaganda eine

undogmatische Aufforderung zur politischen Einmischung formte.

73 Sigurd Rothstein kommentiert das so: “Der zentrale Befund ist dabei der, dal der messianische
Expressionimus engiiltig tiberholt ist. Seine Schlagworter [..] geraten in die Obhut von ‘geistigen
Kopfarbeitern™. Siehe [Rothstein, 1987], S. 170.

77



Kapitel 6

Aufrechter Untergang in vaterlindischer Barbarei:
“Pastor Hall”

Ernst Tollers letztes Drama entstand 1938 in “New York, Barcelona,
Cassis” (I1I/246) und wurde noch bis Anfang 1939 fiir die Verdffentlichung

iiberarbeitet. Es ist

Gewidmet dem Tag, an dem dieses Drama in Deutschland gespielt werden
darf. (I11I/246)

Doch Toller sollte schon die Urauffithrung der englischen Version im November
1939 nicht mehr erleben. Zur ersten Auffiilhrung der deutschen Fassung kam
es erst im Januar 1947 im Deutschen Theater in Berlin. Als antifaschistisches
Exildrama ist es von den Kritikern meist in politischer Hinsicht gelobt,
dramaturgisch aber eher als “schwach” beurteilt worden.!

6.1 Inhaltliche Zusammenfassung

Im Zentrum des Dramas steht die bedrohte Welt des evangelischen Pastors
Friedrich Hall, der sich, seine Familie und seine Gemeinde als Bastion des
Anstands gegen den Einfluss der iiberméchtigen NS-Herrschaft zu verteidigen
versucht.

Entgegen den angstlichen Anpassungserwidgungen einzelner
Gemeindemitglieder und dem halblegalen Pragmatismus seiner Frau vertritt
Hall einen “Weg der Wahrheit” (I11/261), der ethische Prinzipien iiber taktische
Erwigungen stellt. Er will sich die Freiheit des kritischen Wortes bewahren und
fordert von seinem Umfeld dabei unbedingte Unterstiitzung.

Durch einen illegalen Geldtransfer, den seine Frau Ida ohne sein Wissen
veranlasst hat, werden die Halls erpressbar. Der NS-Mann Fritz Gerte, ein

Vgl. z.B. [Benson, 1987], S. 138: “‘Pastor Hall’ ist in der Tat Tollers schichstes Stiick.” Siehe
auch [Reimers, 2000], S. 321.

78



Bekannter von Frau Hall, versucht daraus Nutzen zu ziehen. Die Veruntreuung

von brisanten Briefen durch eine Haushilterin fiihrt zur Verhaftung des Pastors.

Im KZ erlebt Hall die volle Respektlosigkeit der Nazis vor der
Religion und den Verlust seiner Sonderrolle als Pastor. Im heterogenen
Gemisch der Gefangenen, das von iiberzeugten politischen Aktivisten bis zu
angepassten Denunzianten reicht, kommt er mit dem sozialistischen Arbeiter
Hofer ins Gesprich. Gemeinsamkeiten des christlichen und proletarischen
Widerstandsethos, aber auch unterschiedliche Einstellungen zum Einsatz von
Gewalt werden deutlich.

NS-Mann Gerte ist inzwischen zum KZ-Leiter aufgestiegen. Nachdem
Hall wiederholt die vorbehaltlose Unterordnung unter das Wort ‘“des Fiihrers”
verweigert und Gerte sogar der Siinde beschuldigt, verurteilt dieser ihn zu
harter Strafe. Die Angst vor der Folter iiberlagert seinen Stolz. Mit Hilfe eines
SS-Manns, der dabei erschossen wird, gelingt ihm die Flucht.

Zu Hause im Kreis der Familie erlangt er seinen Stolz zuriick. Nachdem
der Verfolger Gerte aus dem Haus verjagt werden kann, begibt sich Hall unter

Begleitung seiner Familie zu einer letzten Predigt vor seine Gemeinde, um eine
“Beispiel” (I1I/316) zu geben.

6.2 Die Diktatur als Bedrohung der ethischen Freiheit

Gemessen an dem normativen Modernititsbegriff, der in der vorliegenden Arbeit
zugrunde gelegt wird, ist der Nationalsozialismus als antimodernes System zu
kennzeichnen: Die herrschende Ideologie ist absolut gesetzt und wird gegen
jeden Widerstand ‘wahr gemacht’. Das Fiithrerprinzip gilt in voller Hérte, und die
Autonomie der Einzelsubjekts ist durch die Forderung unbedingten Gehorsams
auf ein Minimum beschréinkt. Ernst Toller reagierte darauf mit der dramatisierten
Erorterung der Frage, wie ein selbstbestimmtes, den eigenen Uberzeugungen
entsprechendes Handeln in einem solchen Umfeld iiberhaupt noch moglich ist.
Das Stiick zeigt die Verhiltnisse in Nazideutschland, die von staatlichen
Repressionsmethoden und grausamem KZ-Terror geprigt sind, aus der
Perspektive eines selbstbestimmten Anstandsdenkens, das seine ethischen
MabBstibe nicht dem totalitiren Machtanspruch des “Fiihrers” und seiner
Schergen beugen will. Zentrale Begriffe sind dabei die biirgerlichen “Freiheiten”
der Meinung und des Glaubens, die vor einem falschen Kompromiss des
“Schweigens” (I11/296) bewahrt werden sollen. Die lihmende Wirkung der

“Furcht” wird als das wesentliche Hilfsmittel der Machthaber thematisiert, ihre

79



Uberwindung ist der positive Weg, den das Drama vorzuzeichnen vorsucht.

Die Verteidigung der personlichen Freiheit ist die logische Folge jener
politischen Leitlinie der aktiven Teilhabe jedes Einzelnen an den Prozessen
der gesellschaftlichen Meinungs- und Willensbildung, die Toller unter anderem
in ‘Hoppla, wir leben!’ entwickelt hatte. Die NS-Herrschaft beschnitt diese
Grundfreiheiten auf ein Mal, das nur noch den Gehorsam gegeniiber der
Parteilinie duldete.

Die Macht der Nazis bedroht den Protagonisten in seinem Ethos als
Gemeindeoberhaupt und Familienvater. Er predigt fiir ein ‘echtes Christentum’
und ist damit als Staatsfeind ins Visier geraten.> Auf der personlichen Ebene
duBert sich diese Bedrohung als ‘Anfechtung’ der Wohlmeinenden: Halls Frau
versucht mit halblegalem Pragmatismus unter dem vorgeblichen Protektorat des
“Sturmbannfiihrers” Fritz Gerte die Uberzeugungen ihres Mannes zu iiberspielen.
Auch der Gemeindevertreter Pipermann ist bereit, die Freiheit des Glaubens mit
Zugestindnissen zu relativieren: Man miisse eben “die Lippen versiegeln und das
Wort im Herzen behalten” (I11/263).

Durch diese furchtsame Taktiererei und Denunziationsangst wird das
freiheitliche Ethos des Pfarrers sogar in seinem direkten Umfeld latent
untergraben. Die Furcht seiner Frau iiberdeckt familiire Gefiihle* und verkehrt
den Wert der Freiheit in sein Gegenteil.> Auch in der Gemeinde fiihrt die Furcht
vor finanziellen Sanktionen® dazu, dass das “Fundament” (I1I/264) des Glaubens
ins Hintertreffen gerit und Kompromissbereitschaft “systemunterstiitzend”” wird.

Der Freiheitsverlust ergibt sich in ‘Pastor Hall’ als Abhiéngigkeit und
Erpressbarkeit, die aus dem Zusammenwirken einer allgemeinen Bedrohung
durch den Staat, gezielten Repressalien durch die Partei und personlicher

Vorteilnahme des vermittelnden Nazis vor Ort entsteht.® Thorsten Unger

Damit entspricht die Zielrichtung des Dramas sehr stark den Exilreden Tollers. In einer dieser
Reden heiflit es z.B.: “Kiindet der Welt die Wahrheit. Fiirchtet euch nicht. Wer die Furcht
iiberwunden hat, hat den Tod iiberwunden.” Siehe (1/207).

(III/251): “Fr1TZ GERTE: Wir wissen ldngst, dal Ihr Mann die evangelische Kanzel dazu beniitzt,
um deutsche Familien gegen unseren Fiihrer aufzuhetzen.” Das Ende von Halls Freiheit scheint
fiir den NS-Mann nur eine Zeitfrage zu sein: “[..] Ihn haben wir, wann wir wollen.”

Von den befreundeten Grotjahns distanziert sie sich gegeniiber Gerte mit dem prophylaktischen
Hinweis, es sei ihr auch nicht “angenehm”, wenn ihre Tochter “in eine verdichtige Familie”
heirate (I11/263).

Die Haftanstalt erscheint ihr als “sichere” Verwahrstelle: “IDA HALL: O ich mochte schon im
Gefingnis sein. Im Gefédngnis ist Sicherheit und Frieden. [..]” (III/263).

(I11/263): “TRAUGOTT PIPERMANN: Es heif3t [..], da uns die staatliche Unterstiitzung entzogen
werden soll, [..] die Nazis drohen sogar mit einem Boykott unserer Geschifte [..].”

[Unger, 1996], S. 299.

Vgl. [Unger, 1996], S. 294: “[..] mit der hd6lichen Verbindung von formaler Pflichterfiillung gegen
den Fiihrer und korruptem Eigennutz [gelangt] ein zusitzlicher Aspekt der Willkiir der Macht in

80



charakterisiert dies als eine “faktische Auflosung der Rechtssicherheit™, die
bei den Figuren des Dramas zundchst mit Reaktionsmustern der Furcht
oder apolitischer Gleichgiiltigkeit beantwortet werde. Einschiichterungsresistenz
und moralisches Beharrungsvermogen fithren dagegen zur kriminalisierenden
Aussonderung. Die Bewahrung der Gesinnungsfreiheit fithrt zum Verlust der
duBeren Freiheit. Die Figur Paul von Grotjahn spricht dies aus: “Ein ansténdiger
Mensch ist heute im Geféangnis.” (I11/267).

In den KZ-Szenen wird die Hirte dieses Zusammenhangs noch brutaler
klargestellt. Der staatliche Antisemitismus beschrinkt sogar die Freiheit der
Heimatliebe,' die NS-Ideologie duldet kein anderes Glaubensbekanntnis neben
sich und beansprucht “grofer als der Mensch” (I11/282) zu sein. In dieser Formel
kommt die umfassende Reduzierung des freien Individuums auf eine Haltung
des Dauergehorsams zum Ausdruck.!! Der Freiheitsverlust des Einzelnen wird
als Leitnorm des totalitdren Staates ausgesprochen. Spitestens hier bewahrheitet
sich Grotjahns Diagnose: “Im totalen Staat gibt es nur eine private Affire:
den Tod.” (I1I/271). Fiir den, der sich kritisch duflern will, scheint sogar die
semantische Grundlage der (politischen) Verstindigung gefdhrdet: Die Freiheit
des Wortes leidet nach Ansicht Halls darunter, dass “die Diktatoren” zentrale
Begriffskategorien “gestohlen und um ihren Sinn gebracht” haben (I111/274).

Als Beispiel einer aufrechten, resistenten Umgangsweise mit dieser
Entrechtung ist in den KZ-Szenen der Arbeiter Peter Hofer gestaltet. Mit der
Pramisse, dass sein “Vaterland” dort sei, “wo Freiheit ist” (II1I/288), zeigt er
seine Unabhingigkeit von der Nazi-Ideologie. Er bleibt sich treu, obwohl seine
Genossen ihn im Stich gelassen haben, und hat erkannt, dass Freiheit nicht nur
eine “kleinbiirgerliche Phrase” ist, wenn man in einem System der “Sklaverei”
lebt (III/289). Im Gesprich mit Pastor Hall erzidhlt er vom Beispiel Erich
Miihsams, der trotz Nazi-Terror “an die Freiheit glaubte” (III/290) und bis
zuletzt seinen Stolz bewahrte. Hofer ist iiberzeugt, dass auch Hall ein “Rebell”
sei (I11/291) und stédrkt damit dessen Widerstandsgeist.

Das Gesprich mit Hofer stellt einen Wendepunkt dar, ab dem die Gefdhrdung

der inneren Freiheit weniger bedrohlich erscheint. Die ‘Uberwindung der

den Blick.”

° [Unger, 1996], S. 295.

10 Das “Heimweh” eines Halbjuden wird im Lager hohnisch kommentiert: “EGON FREUNDLICH:
Dir sollte man eine Kugel in dein heimwehkrankes Herz schiefen. Geht der Idiot ins Vaterland
zuriick, wo er unerwiinscht, eine Rassenschande [..] ist.” (I1I/280).

"' Den Idealtypus des NS-Deutschen fasst im KZ der “Stubenilteste” zusammmen: “EGON
FREUNDLICH: [..] Das Hirn in den Fiien, den Gehorsam im Blut, und das Hakenkreuz im
Herzen.” (I11/287).

81



Furcht’ ist im Beispiel Erich Miihsams vorbildhaft repridsentiert: Statt dem
Horst-Wessel-Lied singt er seinen Henkern die Internationale. Im unbeugsamen
Stolz und der aktiv beanspruchten Macht des freien Wortes werden so die Mittel

vorgestellt, die jeder Einzelne dem Terror des System entgegen setzen konnte.!?

6.3 Familie und Gemeinde: Bastionen des Anstands

Friedrich Halls kleine Welt des geistigen Widerstandes erstreckt sich auf seine
Familie und die von ihm geleitete Gemeinde. In diesem Umfeld besitzen er und

seine mahnenden Worte eine gewisse Autoritit:

Ich stehe jeden Sonntag auf der Kanzel, ein Prediger in der Wiiste, und
verteidige die Lehre Christi gegen die Lehre meiner Widersacher. Ich lasse
mich nicht einschiichtern durch ihre Drohungen und ihre Versprechungen,
[..]. A11/259)"3

Doch dieser Freiraum ist gefidhrdet. Die Wirkungen der Furcht untergraben
den Glauben und die Integritit derer, die den Pastor umgeben. Wie bereits im
vorigen Abschnitt dargestellt wurde, sind unter anderem seine Frau und der
Gemeindevorstand zu gefahrlichen Kompromissen mit der Macht bereit.

Als gesinnungsfeste, aber etwas leichtfertig handelnde Stiitze erweist sich
Halls Jugendfreund Paul von Grotjahn, der als ehemaliger General das
konservative Militdr repréasentiert. Er ist aus Ehrgefiihl zu keiner Unterordnung
unter das NS-Regime bereit, “Gehorchen und Maulhalten” lehnt er ab.!'*
Seine Behauptung, er sei als Ehepartner “ein Ausbund von Treue” (II1/270),
lasst sich ohne Weiteres auf die Ebene des Hallschen Ethos iibertragen. Die
beiden Figuren bilden damit quasi als Achse aus ‘wahrem Christentum’ und
‘anstdndigem Militdr’ das Riickgrat des gemédll der Autornorm anzustrebenden
Widerstandsbiindnisses.

Neben der wankelmiitigen Gemeinde, die in allwochentlichen Predigten vor
der “Wiiste” der Barbarei bewahrt werden muss, hat auch die jiingere Generation
mahnende Worte nétig. Der geplanten EheschlieBung seiner Tochter Christine mit
Grotjahns Junior widmet Hall eine vielsagende Tischrede:

12 Laut [Spalek/Willard, 1989], S. 1748, ist dies der Ausgangspunkt einer dramatischen
“Kettenreaktion” von Ermutigungswirkungen, die der Vorstellung Tollers von einem “Effekt des
Wellenschlagens” vorbildhafter Heldentaten entspreche.

B3Vgl. auch [Unger, 1996], S. 293: “Pastor Hall predigt in seiner Gemeinde im Sinne der
‘Bekennenden Kirche’. Viele Gemeindemitglieder vertrauen ihm [..].”

14 Vgl. auch (I1I/266): “Ich bin ja ein Mensch vom alten Schlag. Mir konnen sie das Maul nicht
verbinden.”

82



Zwei Menschen, die einander lieben, sind eine Welt, nicht Hafl noch
Verleumdung noch Gewalt konnen sie erschiittern, [..] Heifft das nun,
der Verantwortung, den Lasten, den Aufgaben der Zeit entflichen, die
Tiiren verschlieBen und die Fenster verhdngen vor dem DrauBlen? Nein.
[..] II/276)

Der jugendlichen Unbedarftheit der Tochter und der gesinnungslosen
“Objektivitat” (III/305) Werner von Grotjahns wird so eine dezente Liuterung
verabreicht, die zu widerstandsfihigem Verantwortungsbewusstsein jenseits der
reinen Privatsphire auffordert. Den symboltrichtigen Rahmen der Zeremonie
liefert die Hallsche Spieluhr: Das Erbstiick, das “schon so alt [ist], daB sie spielt,
wenn sie will”, intoniert ein Loblied auf “den kithnen Mute” und “den Zorn der
freien Rede” (I11/275).

Einen Kontrast zu dieser Szenerie des Mutes und Zusammenhalts bildet die
unmittelbar folgende Verhaftung Halls und sein Abtransport in das KZ. Die
Gemeinschaft ist auf eine Bewihrungsprobe gestellt, Wahrend Halls Haftzeit
kristallisiert sich die Kerngruppe des Widerstandes heraus: Christine weist ihren
Werner von sich, nachdem er zu keiner klaren Parteinahme fiir den Pastor bereit
ist. Der alte Grotjahn setzt sich mit Pipermann — der Verkorperung des zaghaften
Duckmiusers - auseinander und verweist ihn des Hauses.'> Ida Hall wandelt sich
vom furchtsamen Nazi-Opfer zur mutigen Provokateurin und Unterstiitzerin ihres
Mannes.

So trifft Hall nach seiner Flucht aus dem KZ auf eine neu formierte Gruppe
engster Verbiindeter. Seine Frau steht dem Verfolgten geistesgegenwirtig bei,
Halls Tochter und Grotjahn sto3en im richtigen Moment hinzu, so dass die Gruppe
gemeinsam den Verfolger Gerte verjagen und schlie8lich unter Halls Fiihrung den
Weg in die Kirche antreten kann.'®

Die abschlieBende rebellische Wendung verweist auf die Prognose Peter
Hofers zuriick, der Hall bereits im KZ als “Rebell” bezeichnet hatte. So sind
in dieser Gemeinschaft der Mutigen zuletzt die humanistischen Krifte der
Geistlichkeit, des kaiserlichen Militirs, der Arbeiterbewegung und des einfachen
Biirgertums symboltrachtig vereint. Der gemeinsame Gang zur Predigt verbindet
die Perspektive einer potentiellen Ausweitung des Widerstands mit der Betonung

der Kraft des freien Wortes und aktiviert die ‘Bastionen des Anstands’ zu einem

15 Grotjahn zu Pipermann: “Sie sind ein Jammerlappen, denn ein Judas ist aus anderm Holz
gewachsen.” (IT11/303).

16 Sigurd Rothstein sieht in dieser Entwicklung die spite Einlosung jener Gemeinschaftsideale, die
sich wie ein roter Faden durch die Tollersche Dramatik ziehen: “In ‘Pastor Hall’ schlie8lich wird
der Traum von der Gemeinschaft wahr, aber ironischerweise vorerst nur im kleinsten Kreise.” Vgl.
[Rothstein, 1987], S. 286.

83



finalen ‘showdown’.

6.4 Der Protagonist und sein ‘“Weg der Wahrheit”

Die Haltung Friedrich Halls wird als “betont gerade”, seine Wirkung als
“nie pathetisch”'” beschrieben. Er ist Pazifist, aber kein Revolutiondr. Im
ersten Weltkrieg hat er “Friedenspredigten” gehalten und dafiir spéter geringere
Aufstiegschancen in Kauf genommen (III/251). Die auf christlichen Werten
basierende kritische Haltung Halls, die seine Frau gelegentlich “Fanatismus”
nennt, ist kimpferisch. Der Mensch sei “nicht auf dieser Welt, um der Gefahr
auszuweichen” (I11/256), lautet einer seiner Wahlspriiche.

Pastor Hall hat erkannt, dass der Zusammenhalt der Menschen durch
wechselseitigen, vertrauensvollen Austausch eine Stirkung erfdhrt, die den
auf Gehorsam angewiesenen Machthabern Sorgen bereiten kann.!® In seiner
Gemeinde ist er Anlaufstelle und Fiirsprecher dieses offenen Austauschs. Seine
“Pfarrkinder” (I11/255) teilen ihm Beschwerden iiber das Nazi-Regime mit, die
sie Offentlich nicht aussprechen wiirden. Sein Engagement gegen die “krankhafte
Furcht” (I1I/258) ist begleitet von einer prinzipiellen Gesetzestreue, die im Zweifel
hoher steht als das Wohl seiner Familie. Seine Prinzipientreue geht so weit, dass

er darin eine potentielle Belastung fiir seine Angehorigen vermutet:

Ich habe mich oft gefragt, ob ein Mensch, wie ich, der den Weg der
Wahrheit sucht und nichts als die Wahrheit finden will, das Recht hat, die
Verantwortung fiir Frau und Kind zu {ibernehmen und sie zu belasten mit
seiner Biirde. (I11/261)

Mit dieser Kompromisslosigkeit begegnet er seiner Frau, aber auch dem
Gemeinderat, dessen knieweiche Haltung gegeniiber den Nazis er notfalls mit
der “Vertrauensfrage” (I11/264) beantworten wiirde. Zu Halls “Weg der Wahrheit”
gehort es, von den fiir wahr gehaltenen Prinzipien kein Stiick abzuweichen, sie
im eigenen Handeln konsequent zu befolgen und diese Uberzeugungen dariiber
hinaus klar zu formulieren. So mag er weder die “billigen Ausfliichte” politischer
WitzereiBBer (I11/267) noch die einseitigen Forderungen nach Tugenden, die man
selbst nicht einhlt.'

17 Tom Kuhn hilt diese Merkmalszuschreibung in den Regieanweisungen fiir fragwiirdig: “[..] yet
some of his speeches seem to be designed, almost, for their honest pathos.” Siehe [Kuhn, 1992],
S. 172.

18 (111/256): “Solange der Mensch Vertrauen zum Mitmenschen hat, und die Note seiner Seele
bekennt, ist der Staat seiner nicht sicher.”

19 Er wiirde eher “die Menschen beklagen, die versagen, weil sie Gerechtigkeit fordern, ohne gerecht
zu sein” als irgendwelche politischen Systeme. Vgl. (I1I/261).

84



Das Ideal der furchtlosen Unbedingtheit konstituiert aber zugleich Friedrich
Halls personliche Verfehlung. Er, der seine Schwierigkeiten mit den Nazis und
die Erpressungsversuche Gertes als eine “Priifung” (III/260) auffasst, die er
klaglos auf sich nehmen will, erliegt in der KZ-Internierung zunehmend der
Selbstiiberschidtzung. Er glaubt, “auf das Schlimmste” (I1I/295) gefasst zu sein,
doch die drohende Folter versetzt auch ihn in Angst. Die ersehnte Flucht aus dem
Lager gelingt schlieBlich nur, weil er die Hilfe eines Wichters in Anspruch nimmt,
der dabei sein Leben lisst.?’

Hall erkennt seine Schwiche. Er weil}, dass er “stolz war” (I11I/309) und
“versagt hat” (I11/310). Erst die Gemeinschaft von Familie und Ehefrau, die er
zuvor seinem Stolz unterordnete, ldsst ihn wieder erstarken und gibt ihm den Mut,

seinem Peiniger Fritz Gerte vollmundig entgegen zu treten:

FRIEDRICH HALL: Auch ich war feige. Ich wollte der Priifung, die mir
auferlegt war, ausweichen. Ich stelle mich Thnen. Die Zelle wird meine
Stimme nicht ersticken. Noch der Block, auf den Sie mich spannen, wird
eine Kanzel sein, und die Gemeinde so méchtig, daf keine Kirche der Welt
sie fassen konnte. (I11/313)?!

Statt sich zu verstecken, wihlt er den Weg der (verbalen) Konfrontation. Nachdem
Gerte vertrieben werden kann und die Option der Flucht sich erneut auftut, wihlt
er abermals den Weg des entschiedenen Wortes. Statt zu “desertieren” (I1I/315)
begibt er sich als sozusagen als ‘Soldat der Wahrheit” in den ‘Gefechtsstand’ auf
seiner Kirchenkanzel.

Wie sich damit zeigt. liegt in der letzten Konsequenz von Halls “Weg der
Wahrheit” eine Opferbereitschaft, die im Zweifelsfall auch den Tod nicht scheut.
Ernst Toller musste recht stark “ins Register der Mirtyrerkonventionen und

22 oreifen, um das Konzept der Unbedingtheit, das hier

Christusstilisierungen
in der Vorreiterfigur des Protagonisten verdichtet ist, mit der entsprechenden
Verbindlichkeit auszustatten. Zu der “Wahrheit”, die sich damit ihren “Weg”
brechen sollte, gehorte immerhin die Uberzeugung, dass kein Geringerer
als der “Antichrist” (III/315) Adolf Hitler in seiner Schreckensherrschaft zu
stiirzen sei. Trotzdem lauft die Dramenhandlung hier Gefahr, zu sinnlos
iiberhohter Mairtyrerhandlung zu verkommen. Wihrend der Protagonist sich

entriickt als Ziindfunke eines Feuers der Emporung imaginiert, deuten die

20 Sigurd Rothstein sieht darin den spezifischen ‘Egoismus’ Halls: “Friedrich Hall [der] seinem
Gewissen unbedingt verpflichtet ist, ist eben deswegen nicht, wie er selbst erkennt, frei von
egoistischen Ziigen.” Vgl. [Rothstein, 1987], S. 250.

21 Dies ist zweifellos eine der Stellen, die Hall keinesfalls “unpathetisch” erscheinen lassen.

2 [Unger, 1996], S. 297.

85



Hintergrundgeriusche ein rasches Ende an. Man hort “den Marschtritt einer sich
nihernden Kolonne. Stirker. Drohender.” (I11/315).

6.5 Der Appellcharakter des Stiickes

‘Pastor Hall’ ist eine Reaktion auf die Ubermacht des Nationalsozialismus,
in dem Toller die ins Extrem gefiihrte Weiterfilhrung jenes Nationalismus
erkennen musste, dem er als freiwilliger Teilnehmer des Ersten Weltkriegs selbst
voriibergehend erlegen war. Die iiberwunden geglaubte, brutale Ideologie des
“Vaterlandes™ hatte ihn eingeholt. Toller, der als erklidrter Gegner der Nazis zu
den Ersten gehorte, die durch das neue Regime ausgebiirgert wurden, musste
ohnmichtig zusehen, wie Verwandte und Freunde schikaniert und verfolgt
wurden.?

Ernst Tollers letztes Drama ist also ein verzweifelter Versuch, den Siegeszug
jenes gegenmodernen Systems des Rassismus, der totalititen Fiihrerherrschaft
und bedingungslosen Militarisierung in seiner Geféahrlichkeit aufzudecken und ein
dramatisches Beispiel dafiir zu formen, dass das Wort und der Mut des Einzelnen
auch und gerade in dieser Situation eine besondere Bedeutung haben. Die in
‘Hoppla, wir leben!’ vertretene Forderung nach aktiver politischer Mitarbeit jedes
Einzelnen bei der Gestaltung der gesellschaftlichen Realitit hatte angesichts der
totalitdren Verhiltnisse in Nazideutschland ihre Voraussetzungen eingebiifit. Das
Hauptthema von ‘Pastor Hall’ ist deswegen die Frage, wie unter den Umstéiinden
des Terrors die wesentliche Grundlage fiir selbstbestimmte gesellschaftliche
Teilhabe — ndmlich die personliche Gesinnungsfreiheit — bewahrt werden kann.

Angesichts der Aussichtslosigkeit der politischen Lage, die der Exilant nicht
ohne Grund schon bald mit seinem Freitod quittieren sollte, verwundert es nicht,
dass Toller in der Gestaltung seines Widerstandsexempels auf die pathetischen
Motive von Selbstopfer und hehrem Idealismus zuriickgriff, die man seit der
expressionistischen Frithphase immer weniger in seinem Werk hatte antreffen
konnen. So sind in dem Drama vorbildhafte Figuren als Ideentriger gestaltet,
die zumindest Erinnerungen an Tollers expressionistische ‘Helden’ aufkommen
lassen.?*

Dabei handelt es sich aber nicht um die entriickte Ideendramatik
humanrevolutiondrer Prigung. Vielmehr konstruiert Toller seine Vorbildfiguren

in bewusster Ausrichtung auf das anvisierte Publikum. Es war abzusehen, dass

2 Vgl. [Dove, 1993], S. 236ff. und [Rothe, 1983], S. 118f..
24 Evelyn Rottger betont z. B., dass “nicht nur Hall, sondern auch Hofer [..] Vertreter der unbedingten
Hingabe an die “Idee”” seien. Siehe [Rottger, 1996], S. 257.

86



das Stiick zuerst im englischsprachigen Ausland aufgefiihrt werden wiirde und
“ein eher konservatives, biirgerliches, gebildetes Publikum, an dessen moralisches

25 7u erwarten war.°

Bewusstsein appelliert werden konnte

So ist wohl zu erkldren, dass zum ersten Mal in Tollers Dramatik ein Vertreter
des institutionalisierten Christentums als Tréager der ethischen Leitnorm figuriert,
nachdem sonst stets die Rechtfertigungsfunktion der Kirche im Machtgefiige des
Staates betont worden war.?’ Der biirgerlich konservativen Figur des Pastors ist
dariiber hinaus mit Paul von Grotjahn ein Mann des Militérs (!) solidarisch zur
Seite gestellt und die bei Toller sonst so wichtige Bezugnahme auf die politische
Aktivitdt der Arbeiterbewegung ist mit der Figur Peter Hofer zwar prisent, aber
eher dezent und selbstkritisch gehalten.

Es ist in der Forschung relativ klar herausgearbeitet worden, dass Tollers
politische Ansichten mit der Figurenperspektive Friedrich Halls nicht vollig
identifiziert werden konnen.?® Im Zusammenspiel der humanistisch-liberal
inspirierten Figuren wird die Vorbildrolle des Protagonisten mit Sinn gefiillt. Der
zunéchst zu stolze, die eigene Willensstirke iiberschitzende Pastor wird erst im
Laufe der Handlung gleichsam zur ‘Speerspitze’ des gemeinsamen Widerstands.

Die iiberhohte Mirtyrerrolle des Protagonisten hat wiederholt Vergleiche mit
Tollers ‘Wandlung’ hervorgerufen.?” Die Vornamensgleichheit der Protagonisten
ist dabei noch das banalste Indiz, wihrend die prophetische Stilisierung und
der Jesusvergleich am Dramenschluss von ‘Pastor Hall’ tatséchlich typisch
messianische Ziige tragen.’® Es wire allerdings abwegig, Ernst Toller in seinem
letzten Stiick die Riickkehr zum Verkiindigungspathos und damit die ewige
Verhaftung mit seinen literarischen Urspriingen nachweisen zu wollen.?! Neben

der Vielfalt an dramatischen Mitteln, die in anderen Stiicken Tollers kiinstlerische

25 [Reimers, 2000], S. 335.

26 Vgl. auch Hermann Kesten: Meine Freunde, die Poeten. Wien 1953. S. 159: “[In seinem
Drama ‘Pastor Hall’ versucht Ernst Toller] die Verschiebung der politischen Krifteverhiltnisse
nach 1933, die Methoden der neuen Machthaber und das mutige Verhalten einzelner Biirger
auslandischem Publikum anschaulich zu machen.” Zitiert nach [Riihle, 1974], S. 836.

2 Vgl. [Rothstein, 1987], S. 260: “Bedeutsam ist, da} in ‘Pastor Hall’ der Gegensatz zwischen
institutionalisiertem und ’echtem’ Christentum in der Figur Friedrich Hall iiberwunden ist. Er
ist die Kontrastfigur zu den negativ dargestellten Pfarrerfiguren fritherer Dramen.”

28 So kommt beispielsweise Evelyn Réttger zu der Einschitzung, dass “Tollers Selbstverstindnis
von mehreren Figuren her” gefafit werden miisse. Dabei nennt sie “insbesondere Hall, Hofer und
v. Grotjahn™ als mafigebliche Ideentriger. Vgl. [Rottger, 1996], S. 259.

2 Siehe unter anderem [Benson, 1987], S. 139, oder [Reimers, 2000], S. 341.

30Vgl. [Unger, 1996], S. 294: “Mit biblischem Vokabular und in prophetischem Futur stilisiert sich
Friedrich Hall hier zu einem Beispiel und ruft gleichsam andere Christen zur Nachfolge auf.
[..] [Das Stiick] hat damit gewisse Ziige eines Mirtyrerdramas.” Thorsten Unger sieht darin die
Absicht einer ‘Aufriittelung’ des Zuschauers.

31 Anklinge einer solchen Behauptung finden sich beispielsweise bei [Benson, 1987].

87



Weiterentwicklung dokumentieren, lassen sich auch in ‘Pastor Hall’ Argumente
gegen eine solche Einschitzung finden. Zunichst ist zu beachten, dass gerade
der pathetische Schluss erst auf Anraten von Freunden in seine mirtyrerhaft
missionarische Form gebracht wurde. In der ersten Textversion hatte Hall in der
Schlusszene einen Herzanfall erlitten, der heldenhafte Gang zur Predigt fehlte

somit.>?

Zudem ist das Handeln Pastor Halls eine personliche Entscheidung,
dem die Gefihrten aus eigener Entscheidung folgen. Sie wird motiviert als
notwendiger Widerstand gegen eine systematisch lebensbedrohende Macht.
Die Uberwindung der Furcht wird als Voraussetzung dargestellt, die eigene

Uberzeugung offen aussprechen zu kénnen:

Wihrend der Friedrich der ‘Wandlung’ der Prophet einer anderen,
utopischen Welt ist, ist Friedrich Hall der Anwalt der Wahrheit. Seine Rolle
ist eine wesentlich diesseitigere.??

Die “Wahrheit” Friedrich Halls ist dabei eine Mischung aus einfacher
Tatsachenaufdeckung, die gewisse Machenschaften des NS-Regimes entlarven
wiirde, und moralischen Grundiiberzeugungen, die zum Kernbestand eines
humanistischen Wertekanons gezihlt werden konnen. Die kdmpferische Rede ist
dem Erhalt personlicher Freiheit gewidmet und unterscheidet sich damit sehr stark
von den Verschmelzungsutopien des expressionistischen “Menschheitskultes”.3*

Toller wollte mit dem Stiick offensichtlich ein Bild von jenem ‘anderen
Deutschland’ entwerfen, von dem er so oft in seinen Vortrigen im Exil
gesprochen hatte.* Damit sollte die Idee der “Volksfront™ als Biindnis eben dieser
Widerstandskrifte forciert und das demokratische Ausland zu einer geschlossenen
Haltung gegen Nazi-Deutschland bewegt werden.>

Toller greift dabei nicht auf das hohle Pathos der Menschheitsverbriiderung
zuriick und bedient sich auch nicht nur des Mittels der vorbildhaften

Dramenfigur. Wie Thorsten Unger iiberzeugend herausarbeitet, geht es in

32Vgl. [Reimers, 2000], S. 320: “Toller inderte diesen SchluB, nachdem er am 12. Januar 1939
Mitexilanten sein Stiick vorgelesen hatte, die den Ausgang kritisierten [..].”

3 [Reimers, 2000], S. 341.

3% Hye Suk Kim weist auf die grundlegend verinderte Rolle der Protagonisten in der spiten Dramatik
Tollers hin: “[..] ihr Ziel ist nicht, als idealer Mensch anderen vorzustehen und sie zu fiihren,
sondern nur, ein Beispiel des Widerstandes zu geben.” [Kim, 1998], S. 344.

35 Exemplarisch sei auf Tollers Rede “Unser Kampf um Deutschland” von 1937 verwiesen. Hier
ist die Anekdote von Erich Miihsams aufrechtem Tod ein zentrales Beispiel fiir das ‘andere
Deutschland’. Die Darstellung dhnelt auch im Sprachduktus sehr stark der Erzdhlung Peter Hofers
in ‘Pastor Hall’. Vgl. (1/204).

36 Thorsten Unger sieht hier eine “Analogie in der appellativen Folgerung des Dramas”: “Wie
es im Innern darauf ankommt, da3 die Biirger ihre Furcht tiberwinden, so miissen auch
die freiheitlichsten Staaten ihre Furcht iiberwinden, um von auflen [..] auf Nazi-Deutschland
einzuwirken.” [Unger, 1996], S. 296.

88



‘Pastor Hall’ neben der Bewahrung personlicher Integritit unter dem Druck der
NS-Herrschaft auch um die “kulturelle Integritit” des ‘anderen Deutschlands’,
die in erster Linie “auf dem Wege der intertextuellen Erinnerung” vermittelt
werde.?” Das im Nationalsozialismus zwecks Ausblendung alles Unerwiinschten
intensiv betriebene “kulturelle Vergessen” bringe einen umfangreichen Bestand
verdriangten Kulturguts mit sich, auf den in Tollers Drama an verschiedenen
Stellen Bezug genommen werde.

So wird das “kritische Einverstindnis” der beiden Hauptfiguren Hall und
Grotjahn anhand eines ‘“verbotenen” Gedichts Heinrich Heines klar gemacht.
Die Linie der kulturellen Erinnerung erstreckt sich weiter iiber das “subversive
Potential” der Niemoller-Anekdote, die Grotjahn erzihlt, und die stolzen Klidnge
der Spieluhr.*® Die im KZ erfolgende Erzihlung vom Widerstand Erich Miihsams
stellt sogar eine mehrstufige Form der “Vergegenwirtigung” von “Gegenkultur”
dar, da hier von einer Symbolfigur des Widerstandes berichtet wird, die ihrerseits
einen antifaschistischen “Schliisseltext”, ndmlich die ‘Internationale’ anstelle des
‘Horst-Wessel-Liedes’ zum Besten gibt. Ein weiteres gegenkulturelles Beispiel ist
schlieBlich das “Moorsoldatenlied”, in dem die KZ-Hiftlinge ihre Hoffnung auf
eine bessere Zukunft zum Ausdruck bringen.*

Die Methode der kulturellen Erinnerung unterlegt die um Friedrich Hall
gruppierte, von den Nazis an den gesellschaftlichen Rand gedringte Welt des
humanistischen Widerstands mit einer Reihe von Traditionsbeziigen, die das
Bild einer ‘menschlichen’ Gegenkultur entstehen lassen. In diesem Sinne ist
in ‘Pastor Hall’ die Randstellung des Protagonisten positiv aufgewertet und
gleichsam mit einem Schimmer der Hoffnung ausgestattet. Im Gegensatz zu den
anderen Werken Tollers, in denen die gesellschaftliche oder ideelle Isolation der
Hauptfigur stets als mehr oder weniger tragisches Problem durchexerziert wird,
ist Halls liberzeugtes ‘Nicht-dazu-Gehoren’ ein ethisches Qualitdtsmerkmal. War
in den fritheren Werken Tollers der moralische Dissens mit der Welt immer auch
ein Anlass fiir die Verunsicherung des Protagonisten,*® so ist die Frontstellung
hier ganz klar: Wo “der Vater der Liige” (III/266) die Losungen der offiziellen
Weltsicht ausgibt und “der Antichrist regiert” (1II/316), ist der “der Weg der

37 Fiir die folgende Argumentation vgl. [Unger, 1996], S. 302f..

38 Dabei handelt es sich allerdings um einen Ausschnitt aus dem “Vaterlandslied” Ernst Moritz
Arndts, dessen patriotische Ambivalenz dadurch entschirft werden muss, dass der ‘anstindige
General’ Paul von Grotjahn den Text “ohne Pathos” (II1/275) rezitiert.

3 Das gleiche Lied ist auch von Bert Brecht in ‘Furcht und Elend des Dritten Reiches’ verwendet
worden. Vgl. [Unger, 1996], S. 307.

40 Man vergleiche sie “Suche” Friedrichs in der ‘Wandlung’, die Schuldfrage der “Frau” in ‘Masse
Mensch’ und das ‘Irren an der Welt’ bei Karl Thomas in ‘Hoppla, wir leben!’.

89



Wahrheit” eine der wenigen Alternativen, die die Autonomie des ethischen
Subjekts noch zu erhalten versprechen. In einem antimodernen System, das
den geistigen Raum totalitdr auszufiillen versucht, ist der lautstarke appellative
Ungehorsam die Grundlage jeder spiteren Pluralitit. Und so war Ernst Toller
in der Konfrontation mit der Barbarei auch der Riickgriff auf eine mértyrerhafte
Figurenkonzeption recht.

Die Konzeption des Selbstopfers ist sicherlich keine moderne Konzeption.
Beriicksichtigt man aber, dass die konkrete Handlungsalternative nur in der
inneren oder dufleren Emigration — also in dem faktischen Zuriickweichen vor
einem antimodernen System — bestanden hitte und dass Toller mit seinem Drama
auf eine gemeinsame, und eben moglichst nicht auf Mirtyrerniveau verbleibende
Widerstandsbewegung hinwirken wollte, so muss man dem Stiick zweifellos eine

moderne StoBrichtung attestieren.

90



Kapitel 7

Zusammenfassung und Schlussbemerkungen

Im Folgenden werde ich die wesentlichen Ergebnisse meiner Untersuchung
kurz zusammenfassen und dann zu dem im Titel dieser Arbeit angedeuteten
Spannungsverhidltnis  von  “Weltverbesserung und  Isolation”  einige

Schlussbemerkungen machen.

7.1 Die Ergebnisse im Uberblick

Ausgangspunkt der Uberlegungen war das — aus Prozessmerkmalen der
gesellschaftlichen Moderne abgeleitete — Phidnomen der “Identititskrise des
modernen Subjekts”, das durch Ernst Tollers “soziale Randlage” noch verstérkt
wird. Die Frage der sinngebenden sozialen Zugehorigkeit erwies sich daher als
ein Grundthema der untersuchten Texte.

In der ‘Wandlung’ sind die Auflosungserscheinungen der normativen
Verbindlichkeit sozialer Herkunftskontexte und der Wertverlust der religiosen
Sphéare am Beispiel des entwurzelten Protagonisten Friedrich dargestellt. Das
Drama entwickelt daraus sein zentrales Motiv der Sinnsuche.

Die Suche ist zunéchst als nationalistischer Irrweg angelegt. Das “Vaterland”
entpuppt sich als eine nur vordergriindig sinngebende Gemeinschaft und wird
in seiner grausamen Realitit gezeigt. Die Funktionalisierung von Medizin
und Wissenschaft, die Instrumentalisierung christlicher und traditioneller Werte
und die Degradierung der Individuen zu zweckdienlichen Objekten sind die
wesentlichen Ansatzpunkte der Kriegskritik. Die Charakterisierung des blutigen
Irrwegs fasst sich zusammen in der Formel vom “Tod als Feind des Geistes”.

In konsequenter Generalisierung des Gemeinschaftsideals wird das Konzept
vom “Neuen Menschen” als Basis einer Menschengemeinschaft in Einheit
und Ganzheit entworfen. Die Erreichung dieses Zustandes wird durch
einen Erweckungsmythos vorgezeichnet, der eine Rollenverteilung zwischen
“Geistigen” und “Volk” beinhaltet. Die Verbriiderungsidee ist begleitet von einem

Imperativ der allseitigen, giitigen Liebe.

91



Es konnte herausgearbeitet werden, dass der in der ‘Wandlung’ zum
Ausdruck kommende Verbriiderungsglauben ein attraktives Weltdeutungsmodell
fiir zeitgenossische Intellektuelle darstellte, das durch das universelle Konzept der
reinen humanitas auch als Ersatz fiir verlorengegangene religiose Verbindlichkeit
geeignet war. Mit der Perspektive auf ein potentiell grenzenloses Publikum
ergab sich eine erhebliche Aufwertung des (kiinstlerischen) Intellektuellen. Dieses
neue Evangelium der ‘Kiinstler-Priester’ versprach die geistige Riicknahme
der komplexen sozialen Wirklichkeit und lie den Interaktionsprozess mit
bedrohlichen ‘Volksmassen’ als einfachen Automatismus der Erweckung

erscheinen.

Der gegenmoderne Charakter der Modernereflexion der ‘Wandlung’ zeigt
sich somit an dem “messianisch”-totalitdren Wahrheitskonzept, der schematischen
Reduktion des Subjektstatus im zugehorigen Volk-Fiihrer-Modell und dem alles

dominierenden Bediirfnis nach gesellschaftlicher Einheit und Ganzheit.

Eine zusitzliche Problematisierung ergab sich fiir die Idee der
Erweckungsrevolution durch das Scheitern der realen Riterevolution, in der
mit dem klassenkdmpferischen Sozialismusverstindnis ein wirkungsméchtiger
Gegenspieler auf den Plan getreten war. Das “Volk” hatte sich in seiner
Erweckungsbereitschaft als unzuverlidssig erwiesen, was aus humansozialistischer
Perspektive nur als tragischer Sieg der “Masse” iiber den “Menschen” aufgefasst

werden konnte.

Das entsprechend benannte Drama Tollers zeigt abermals eine sozial
entwurzelte sinnsuchende Hauptfigur, die ihren Zugehorigkeitskonflikt zwischen
Staat und Proletariat diesmal unmittelbar im revolutioniren Geschehen
auszustehen hat. Das Scheitern der messianischen Fiihrungsfigur am Phinomen
der “Masse” wird hier als Schuldproblem verhandelt. Ihre isolierte Stellung bleibt
bis zum Schluss bestehen und miindet in einen — als Ideenrettung motivierten —
Ubergang ins Jenseits. Damit ersetzt in diesem Stiick der heroische Fatalismus

des Selbstopfers die misslungene Verschmelzung mit der Menschheit.

Die Problematik von ‘Masse Mensch’ zeigt das tiefgreifende Dilemma der
Verbriiderungsidee. Die in der ‘Wandlung’ per pseudoreligiosem Kunstgriff
hergestellte “Gemeinschaft” basiert auf einer Ausblendung des Subjektcharakters
der Volksmassen. Der praktische Realisierungsversuch dieser Abstraktion musste
an der Wirklichkeit scheitern. Weder argumentative Konsenbildung noch
gewaltsame Massenfiihrung sind in der messianischen Idee vorgesehen. Die
Unterlegenheit gegeniiber dem klassenkdmpferischen ‘“Massen”-Sozialismus ist

begleitet von moralischen Behauptungsversuchen: In ‘Masse Mensch’ dulert sich

92



dies als moralische Kritik der Gewaltmittel, als Ddmonisierung der ‘falschen

Fiihrer’ und als Klage iiber die Unzurechnugsfihigkeit der “Masse”.

Moralisch zeichnet sich die Verbriiderungrevolution zwar durch ihren
prinzipiellen Gewaltverzicht aus, doch die Rolle von Masse und Volk bleibt
messianisch festgelegt: Das antimoderne Schema von Fiithrer und Gefolge ist

beibehalten — es wird lediglich in seinem “tragischen” Scheitern beklagt.

Ein bedeutender Einschnitt in der Darstellung der revolutiondren Thematik
ist erst in ‘Hoppla, wir leben!” zu verzeichnen. Toller thematisiert anhand
der Konfrontation mit der republikanischen Gegenwart deren scheinbare
Demokratisierung ebenso wie den Verdacht ihrer reaktiondren Unterwanderung.
Restbestinde des expressionistischen Revolutionsideals werden dabei

aufgegriffen und ad absurdum gefiihrt.

Tollers Abschied von der expressionistischen Dramatik  duflert
sich in der Problematisierung des messianischen Fiihrerideals, einer
Pluralisierung der Figurenperspektive und individuell konturierten Figuren.
Das neue Subjektverstindnis ermoglicht ein auf verschiedene Figuren
verteiltes Erkenntnispotential. Mit der Parallelisierung von messianischem
Erweckungsglauben und  faschistischem  Umsturzverauch  wird die
Gemeinsamkeit der totalitaren Ideologien herausgestellt.

Das Drama entwickelt eine konsensorientierte = Handlungsnorm
der demokratischen  Teilhabe und des  konstruktiven  politischen
Engagements. Es kann als eine undogmatische Aufforderung zur politischen
Einmischung verstanden werden und markiert insgesamt einen deutlichen

Modernisierungsschritt im Werk Tollers.

Das letzte der behandelten Dramen, ‘Pastor Hall’, ist eine Reaktion auf die
gesellschaftliche Realitdt des antimodernen NS-Staats. Die Marginalisierung des
ethischen Subjekts durch die Nazis beantwortete Toller mit seiner Darstellung
des ‘aufrechten Gangs der Anstidndigen’. Das Stiick ist ein Appell an mogliche
Unterstiitzer des Widerstandes und versucht mit den Mitteln der kulturellen

Erinnerung, die Gegenkultur eines “anderen Deutschlands” aufzugreifen.

‘Pastor Hall’ ist der eindringliche Versuch, die Bedrohung des freien
Individuums durch das NS-Regime aufzuzeigen. Das dramatische Grundthema
ist die Bewahrung der personlichen Handlungsfreiheit durch die Uberwindung
der Furcht und die Kraft des Vorbilds. Dazu greift Toller auf das Motiv des
Selbstopfers zuriick. Das Zusammenspiel mehrerer reprisentativer Figuren der
politischen ‘Mitte’ verdeutlicht den politischen Widerstand als geforderte, aber

personliche Entscheidung.

93



Angesichts eines totalitdren Systems, das die Subjektautonomie massiv
beschneidet, wird in ‘Pastor Hall’ konsequent fiir die personlichen
Grundfreiheiten Stellung bezogen und damit eine essentielle Voraussetzung
jeder modernen Gesellschaft eingefordert. Trotz Riickgriff auf mirtyrerhafte
Elemente kann dem Stiick also eine moderne ‘StoBrichtung’ nicht abgesprochen

werden.

7.2 Zwischen Weltverbesserung und Isolation

Die Dramatik Ernst Tollers hat sich in den vorgestellten Ausschnitten
als eine durchgehend politische, mit den gesellschaftlichen Entwicklungen
threr Zeit kritisch befasste kiinstlerische Auseinandersetzung erwiesen. Die
durch die ausgewihlten Dramen abgedeckte Zeitspanne umfasst die gesamte
Schaffensperiode des Autors von den ‘Geburtswehen’ der ersten deutschen
Republik bis zum diisteren Niedergang ihrer Errungenschaften unter der
Naziherrschaft. Ernst Toller hatte in dieser Zeitspanne die Bedeutung einer
historischen Figur. Als Politiker, Schriftsteller und Redner begab er sich immer
wieder in die Brennpunkte der Zeitgeschichte und versuchte dabei selbst
eine gestaltende Rolle zu spielen. Die fiir sein Leben so charakteristische
Stellung zwischen allen ‘Schubladen’ und Etiketten duflerte sich nicht zuletzt
in einem tiefsitzenden Gefiihl der Isolation und Heimatlosigkeit. In Verbindung
mit seinem nie zu befriedigenden Wunsch nach Verbesserung der politischen
und sozialen Verhiltnisse ergab sich daraus Ernst Tollers bemerkenswerte
Spannungslage zwischen Weltverbesserung und Isolation, die sich in seiner
Dramatik eindrucksvoll widerspiegelt.

Die exponierten Figuren der Tollerschen Dramatik stehen zumeist in
einem Konflikt zwischen Ideal und Gemeinschaft. Die gesonderte Stellung
des idealistischen, sensiblen Menschen ist jeweils als anspruchsvolles
Zugehorigkeitsproblem  gestaltet, in dem die Unzufriedenheit mit
der gegenwirtigen Realitit von Staat und Gesellschaft zu kritischen
‘AuBBenperspektiven’ fithrt. Der Wunsch, sich nur dort ‘einzufiigen’, wo die
eigenen moralischen Maf3stdbe Geltung finden, bedingt die fiir Tollers ‘Helden’
spezifische Spannung zwischen Aussonderung und Idealismus.

In der ‘Wandlung’ wird der Protagonist zunichst als ein isolierter,
‘fehlgeleiteter’ Sucher nach sinnvoller Gemeinschaft eingefiihrt. Sein
Weg zum ‘Seelenheil’ vollzieht sich als Umsetzung eines generalisierten
Gemeinschaftsideals. In abstrakter Allumfassung ‘verschmilzt’ der Suchende

mit ‘der Menschheit’. Die Verbriiderungsrevolution verbindet das Motiv der

94



Weltverbesserung mit der Aufhebung der Isolation.

Die idealisierte Entsprechung von Vordenker und Volk in einem
Erweckungsschema verdeckt jedoch die realen Probleme einer intellektuell
geleiteten Revolution und fithrt zu Widerspriichen, die der Fiihrerperson als
moralische Probleme in die Quere kommen. In ‘Masse Mensch’ wird der
Kontrollverlust iiber die revolutionire Bewegung als Schuldproblem erortert und
die Isolation der Protagonistin bleibt mangels geeigneter Gemeinschaftsbildung
bestehen. Die Perspektive der Weltverbesserung muss hier in einen jenseitigen
Wartestand verlagert und die Menschheit augrund ihres Massencharakters fiir
vorerst unreif befunden werden. Weltverbesserungswunsch und Isolation flieBen

im ‘Heldentod’ zusammen.

Die Alternativen von humansozialistischer  Verschmelzung  oder
mystisch-jenseitiger Entriickung, die die ersten beiden Dramen dem isolierten
Weltverbesserer eroffnen, werden in ‘Hoppla, wir leben!’ einer griindlichen
Umbewertung unterzogen. Am Beispiel des Protagonisten wird hier die Rolle
des ‘Erweckers’ diskreditiert und dessen Isolation gerade aus seinem Festhalten
an den iberkommenen Idealen der Gefiihlsrevolution begriindet. Weil politisches
Handeln in diesem Drama nicht mehr als Umwilzung durch vereinzelte
‘Vorbilder’ funktioniert, fithrt die soziale Vereinzelung der ungliicklichen
Fiithrerfigur in das Extrem der Selbstotung. Als Integrationsperspektive wird die
konstruktive Eigentitigkeit des Einzelnen angeboten, der sich im Rahmen der

Chancen einbringt, die das politische System bietet.

Die in ‘Hoppla, wir leben!’ vorausgesetzte Moglichkeit der konstruktiven
personlichen Einflussnahme auf das politische System, ist in der Situation von
‘Pastor Hall’ nicht mehr gegeben. Als Staatssystem begegnet hier das totalitédre
NS-Regime, gegeniiber dem die politische Aussonderung als moralisches
Giitesiegel gelten muss. Entsprechend fallen gesellschaftliche Isolation und
Weltverbesserung in diesem letzten Szenario wieder zusammen. Die Figur des
AuBenseiters ist zum positiven Widerstandshelden aufgewertet, der fiir eine
bessere Welt im Kleinen, eine Gegenkultur steht. Der politische Kampf muss sich
hier auf die ethische Freiheit des Einzelnen konzentrieren, um die Grundlagen fiir

humane Gemeinschaft iiberhaupt erst wieder herzustellen.

In der Entwicklung vom messianischen Expressionismus iiber neusachlichen
Pragmatismus bis hin zur antifaschistischen Exildramatik ldsst sich also ein
Bewusstseinwandel bei Ernst Toller erkennen, in dem sich erzwungene politische
Bescheidenheit mit geistiger Modernisierung verbindet. Der idealistische

Weltverbesserer der riterevolutiondren Phase hatte die reale Komplexitit

95



politischer Meinungs- und Willensbildung hautnah erfahren miissen und setzte
seine Hoffnungen spiter verstirkt auf die Demokratie. Dabei differenzierte
er seine Vorstellung vom Subjektstatus der politisch Aktiven, relativierte den
Geltungsanspruch der humansozialistischen Weltsicht und bemiihte sich um
normative Konsensbildung in verschiedensten gesellschaftlichen Gruppen. Das
Erstarken des Nationalsozialismus wurde dann zur Belastungsprobe seiner
Hoffnungen auf die moderne, freiheitliche Staatenwelt und ihre biirgerlichen
Eliten. Seinen verzweifeltem moralischen Appell gestaltete er in ‘Pastor Hall’ und
griff in dessen Figurengestaltung bewusst auf messianisch-prophetische Mittel
zuriick, da er die Hoffnung auf subtilere, pluralistischere Formen der politischen
Einflussnahme angesichts der historischen Entwicklung offensichtlich verloren
hatte.

Fiir Toller selbst standen Weltverbesserungswiinsche und Isolation zeitlebens
in einer engen Wechselbeziehung. Die einzige lingere feste Bindung, die er mit
einer Frau einging, scheiterte an seinem geradezu zwanghaften Streben, gegen das
Elend der Welt anzukdmpfen. Im New Yorker Exil fasste er 1938 den Entschluss,
sich im Spanischen Biirgerkrieg zu engagieren. Die Beziehung zu Christiane
Grautoff, seiner Frau, scheint im Vergleich zu solchen weltpolitischen ‘Pflichten’

eher zweitrangig gewesen zu sein:

ERNST TOLLER: Sie brauchen mich ...ich muf} ...ich muf}! [..] Du kannst
das nicht verstehen - man wiirde es mir nicht verzeihen, wenn ich nicht
mitkdmpfen wiirde!

CHRISTINAE GRAUTOFF: Ich mache nicht mehr mit. Wir rennen seit Jahren.
Du musst an tiberhaupt keine Front. [..] Vor was ldufst du tiberhaupt weg?
[..] Aber rennen, rennen, rennen ist ja der reinste Wahnsinn. Sind wir nicht
Fliichtlinge genug? Ist es nicht arg genug, iiberall ein Fremder zu sein?
Weilit du - du hast mich iiberhaupt erst zu einem Menschen gemacht. Mit
dir, fiir dich, durch dich bin ich zu einem Menschen, anstindigen Menschen
geworden, aber nun will ich auch Frau sein und nicht nur hin und her jagen
fiir Sachen, von denen ich weiB, sie sind schlecht fiir dich!

' [Fuld/Ostermaier, 1996], S. 123. Laut Christiane Grautoffs Lebenserinnerungen war dies der
entscheidende letzte Dialog der Ehepartner. Ernst Toller wihlte seinen Weg — den Weg der
Weltverbesserung und Isolation.

96



Literaturverzeichnis

[Altenhofer, 1981] Rosemarie Altenhofer: “Masse Mensch”. In: [Hermand, 1981H],
S. 129-141.

[Anz/Stark, 1994H] Thomas Anz, Michael Stark [Hrsg.]: Die Modernitit des
Expressionismus. Stuttgart 1994.

[Anz, 1994] Thomas Anz: Gesellschaftliche Modernisierung, literarische Moderne und
philosophische Postmoderne. Fiinf Thesen. In: [Anz/Stark, 1994H], S. 1-8.

[Bab, 1926] Julius Bab: Die Chronik des deutschen Dramas. Fiinfter Teil. Deutschlands
dramatische Produktion 1919-1926. Berlin 1926.

[Bebendorf, 1990] Klaus Bebendorf: Toller  expressionistische Revolution.
Frankfurt/Main 1990.

[Benson, 1987] Renate Benson: Deutsches expressionistisches Theater: Ernst Toller und
Georg Kaiser. New York [u.a.] 1987. (Kanadische Studien zur deutschen Sprache und
Literatur; Bd. 38).

[Biitow, 1975] Thomas Biitow: Der Konflikt zwischen Revolution und Pazifismus im
Werk Ernst Tollers. Mit einem dokumentarischen Anhang: Essayistische Werke
Tollers. Briefe von und iiber Toller. Hamburg 1975.

[Chen, 1998] Huimin Chen: Inversion of revolutionary ideals : a study of the tragic
essence of Georg Biichner’s “Dantons Tod”, Ernst Toller’s “Masse Mensch”, and
Bertolt Brecht’s “Die Massnahme”. New York 1998. (Studies on themes and motifs
in literature ; 33)

[Choluj, 1991] Bozena  Choluj:  Deutsche  Schriftsteller im  Banne  der
Novemberrevolution 1918: Bernhard Kellermann, Lion Feuchtwanger, Ernst Toller,
Erich Miihsam, Franz Jung. Wiesbaden 1991.

[Chong, 1998] Dong-Lan Chong: Der literarisch-politische Diskurswandel in den
Dramen Ernst Tollers. Die Konfigurations- und Symbolikanalyse der Dramen Ernst
Tollers von 1917 bis 1927. Marburg 1998.

[Denkler, 1981] Horst Denkler: “Die Wandlung”. In: [Hermand, 1981H]S. 116-128.

[Distl, 1993] Dieter Distl: Ernst Toller. Eine politische Biographie. Schrobenhausen
1993. (zugl. Dissertation, Universitit Miinchen)

[Dove, 1993] Richard Dove: Ernst Toller. Ein Leben in Deutschland. Gottingen 1993.

97



[Dove/Lamb, 1992] Richard Dove / Steven Lamb [Hrsg.]: German writers and politics :
1918 - 39. Basingstoke 1992. (Warwick studies in the European humanities)

[Droop, 1922] Fritz Droop: Ernst Toller und seine Bithnenwerke. Eine Einfiihrung. Mit
selbstbiographischen Notizen des Bithnendichters. Berlin 1922.

[Esselborn, 1994] Hans Esselborn: Der literarische Expressionismus als Schritt zur
Moderne. In: [Piechotta et al., 1994H], Band 1, S. 416-429.

[Fritton, 1986] Michael Hugh Fritton: Literatur und Politik in der Novemberrevolution
1918/1919. Theorie und Praxis revolutiondrer Schriftsteller in Stuttgart und Miinchen
(Edwin Hornle, Fritz Riick, Max Barthel, Ernst Toller, Erich Miihsam). Frankfurt/Main
1986.

[Fuld/Ostermaier, 1996] Werner Fuld / Albert Ostermaier [Hrsg.]: Die Géttin und ihr
Sozialist: Christiane Grautoffs Autobiographie - ihr Leben mit Ernst Toller. Bonn 1996.

[Grimminger, 1995] Rolf Grimminger: Aufstand der Dinge und der Schreibweisen. Uber
Literatur und Kultur der Moderne. In: [Grimminger et al., 1995H], S. 12-41.

[Grimminger et al., 1995H] Rolf Grimminger / Jurij Murasov / Jorn Stiickrath [Hrsg.]:
Literarische Moderne. Europdische Literatur im 19. und 20. Jahrhundert. Reinbek
1995.

[Grunow-Erdmann, 1994] Cordula Grunow-Erdmann: Die Dramen Ernst Tollers im
Kontext ihrer Zeit. Heidelberg 1994.

[Habermas, 1981] Jirgen Habermas: Die Moderne — ein unvollendetes Projekt. In:
Habermas, Jiirgen: Kleine politische Schriften. Frankfurt/Main 1981, S. 444-464.

[Habermas, 1985] Jiirgen Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf
Vorlesungen. Frankfurt/Main 1985.

[Hermand, 1981] Jost Hermand: “Hoppla, wir Ileben!”. In: [Hermand, 1981H],
S. 161-178.

[Hermand, 1981H] Jost Hermand [Hrsg.]: Zu Ernst Toller. Drama und Engagement.
Stuttgart 1981.

[Hoffmann, 1968H] Ludwig Hoffmann [Hrsg.]: Erwin Piscator: Das Politische Theater.
Faksimiledruck der Erstausgabe 1929. Berlin 1968.

[Hohendahl, 1967] Peter Uwe Hohendahl: Das Bild der biirgerlichen Welt im
expressionistischen Drama. Heidelberg 1967.

[JauB, 1989] Hans Robert Jauf3: Studien zum Epochenwandel der dsthetischen Moderne.
Frankfurt/Main 1989.

[Kidndler, 1981] Klaus Kindler: Zwischen Masse und Mensch — Ernst Toller von
der “Wandlung” bis “Hoppla, wir leben!” und “Feuer aus den Kesseln!”. In:
[Hermand, 1981H], S. 87-115.

[Kane, 1987] Martin Kane: Weimar Germany and the limits of political art. A study of
the work of George Grosz and Ernst Toller. Tayport 1987.

98



[Kemper, 1998] Dirk Kemper: Asthetische Moderne als Makroepoche. In:
[Vietta/Kemper, 1998H], S. 97-126.

[Kim, 1998] Hye Suk Kim: Der Wandel der Wertsysteme in Ernst Tollers Dramen. Passau
1998. (Dissertation, Universitéit Passau)

[Klein, 1968] Dorothea Klein: Der Wandel der dramatischen Darstellungsform im Werk
Ernst Tollers (1919 - 1930). Bochum 1968. (Dissertation, Ruhr-Universitdt Bochum)

[Kolinsky, 1970] Eva Kolinsky: Engagierter Expressionismus. Politik und Literatur
zwischen Weltkrieg und Weimarer Republik. Stuttgart 1970.

[Koopmann, 1997] Helmut Koopmann: Deutsche Literaturtheorien zwischen 1889 und
1920. Darmstadt 1997.

[Kuhn, 1992] Tom Kuhn: Forms of Conviction: The Problem of Belief in Anti-Fascist
Plays by Bruckner, Toller and Wolf In: [Dove/Lamb, 1992], S. 163-177.

[Lamb, 1986] Stephen Lamb: Hero or Villain? Notes on the Reception of Ernst Toller in
the GDR. In: The German Quarterly. Vol. 59. No. 3. Cherry Hill 1986. S. 375-386.

[Leydecker, 1998] Karl Leydecker: The laughter of Karl Thomas: Madness and politics
in the first version of Ernst Toller’s “Hoppla, wir leben!”. In: Modern Language
Review. Vol. 93 (1). Leeds 1998. S. 121-132.

[Lohmeier, 2000a] Anke-Marie Lohmeier: Literatur im Modernisierungsprozess:
Moglichkeiten einer modernisierungsgeschichtlichen Periodisierung. Vortrag,
IVG-Kongress. Wien 2000.

[Lohmeier, 2000b] Anke-Marie Lohmeier: Vom unendlichen Ende des Volksmagisters.
Die Intellektuellen, die “Massen” und die offene Gesellschaft. IASL Diskussionsforum
online: http://iasl.uni-muenchen.de/discuss/lisforen/lohmeier.htm

[Luhmann, 1980] Niklas Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur
Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft. Band 1. Frankfurt/Main 1980.

[Neuhaus et al., 1999H] Stefan Neuhaus / Rolf Selbmann / Thorsten Unger [Hrsg.]: Ernst
Toller und die Weimarer Republik. Ein Autor im Spannungsfeld von Literatur und
Politik. Wiirzburg 1999. (Schriften der Ernst-Toller-Gesellschaft ; 1)

[Ossar, 1998] Michael Ossar: Anarchism in the dramas of Ernst Toller. The realm of
necessity and the realm of freedom. Albany/NY 1980.

[Piechotta et al., 1994H] Hans Joachim Piechotta / Ralph-Rainer Wuthenow / Sabine
Rothemann [Hrsg.]: Die literarische Moderne in Europa. 3 Binde. Opladen 1994.

[Piscator, 1929] Erwin Piscator: Die Begegnung mit der Zeit. “Hoppla, wir leben!”. 3.
September bis 7. November 1927. In: [Hoffmann, 1968H], S. 146-160.

[Plumpe, 1993] Gerhard Plumpe: Asthetische Kommunikation der Moderne. Band 2:
Von Nietzsche bis zur Gegenwart. Opladen 1993.

[Plumpe, 1995] Gerhard Plumpe: Epochen moderner Literatur. Ein systemtheoretischer
Entwurf. Opladen 1995.

99



[Reimers, 2000] Kirsten Reimers: Das Bewiltigen des Wirklichen. Untersuchungen zum
dramatischen Schaffen Ernst Tollers zwischen den Weltkriegen. Wiirzburg 2000.

[Rottger, 1996] Evelyn Rottger: Schriftstellerisches und politisches Selbstverstiandnis in
Ernst Tollers Exildramatik. In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie. Bd. 115. Berlin
1996. S. 239-261.

[Rothe, 1983] Wolfgang Rothe: Ernst Toller. In Selbstzeugnissen und Bilddokumenten.
Reinbek 1983.

[Rothstein, 1987] Sigurd Rothstein: Der Traum von der Gemeinschaft. Kontinuitéit und
Innovation in Ernst Tollers Dramen. Frankfurt/Main 1987.

[Riihle, 1973] Giinther Riihle: Zeit und Theater. Vom Kaiserreich zur Republik.
1913-1925. Berlin 1973.

[Riihle, 1974] Giinther Riihle: Zeit und Theater. Diktatur und Exil. 1933-1945. Berlin
1974.

[Schneider, 1995] Falko Schneider: Filmpalast, Varieté, Dichterzirkel. Massenkultur

und literarische Elite in der Weimarer Republik. In: [Grimminger et al., 1995H],
S. 453-478.

[Schreiber, 1997] Birgit Schreiber: Politische Retheologisierung. Ernst Toller friihe
Dramatik als Suche nach einer “Politik der reinen Mittel”. Wiirzburg 1997.

[Sokel, 1981] Walter Sokel: Ernst Toller. In: [Hermand, 1981H], S. 25-40.

[Spalek/Willard, 1989] John M. Spalek / Penelope D. Willard: Ernst Toller. In:
Deutschsprachige Exilliteratur seit 1933. Hrsg. von John M. Spalek und Joseph Strelka.
Bern 1989. S. 1723-1765.

[Thomé, 2000] Horst Thomé: Modernitit und Bewusstseinswandel in der Zeit des
Naturalismus und des Fin de siécle. In: Mix, York-Gothart: Naturalismus, Fin de siécle,
Expressionismus — 1890-1918. Miinchen 2000. S. 15-27. (Hanser Sozialgeschichte der
deutschen Literatur ; Band 7).

[Unger, 1996] Thorsten Unger: Antifaschistischer Widerstand und kulturelle Erinnerung
im exilpolitischen Drama : Zu Ernst Tollers “Pastor Hall”. In: Jahrbuch fiir
Internationale Germanistik. Reihe A. Bd. 40. Bern 1996. S. 289-316.

[Vietta, 1992] Silvio Vietta: Die literarische Moderne. Eine problemgeschichtliche
Darstellung der deutschsprachigen Literatur von Holderlin bis Thomas Bernhard.
Stuttgart 1992.

[Vietta, 1998] Silvio Vietta: Die Modernekritik der d#sthetischen Moderne. In:
[Vietta/Kemper, 1998H], S. 97-126.

[Vietta/Kemper, 1994] Silvio Vietta / Dirk Kemper: Expressionismus. 5. Auflage.
Miinchen 1994. (UTB 362 ; Deutsche Literatur im 20. Jahrhundert, Band 3)

[Vietta/Kemper, 1998H] Silvio Vietta / Dirk Kemper [Hrsg.] : Asthetische Moderne in
Europa. Grundziige und Problemzusammenhinge seit der Romantik. Miinchen 1998.

100



[Wehler, 1987] Hans-Ulrich Wehler: Deutsche Gesellschaftgeschichte. Band 1. Vom
Feudalismus des Alten Reiches bis zur defensiven Modernisierung der Reformaira.
1700-1815. Miinchen 1987.

101



Erklarung

Hiermit versichere ich, dass ich die vorliegende wissenschaftliche Arbeit ohne
fremde Hilfe angefertigt habe, und dass ich mich anderer als der angegebenen
Hilfsmittel und Quellen nicht bedient habe.

Saarbriicken, den 27. Juli 2001



