
“Zwischen Weltverbesserung und Isolation”
Reflexionen der Moderne im dramatischen Werk

Ernst Tollers

Wissenschaftliche Arbeit im Rahmen der Ersten Staatsprüfung für
das Lehramt an Gymnasien und Gesamtschulen

Universität des Saarlandes
Fachrichtung 4.1 Germanistik

Prof. Dr. Anke-Marie Lohmeier

vorgelegt von:

Oliver Doepner

Schumannstr. 11
66111 Saarbrücken

Saarbrücken, im Juli 2001



Danksagung

Die vorliegende Arbeit wurde am 27. Juli 2001 als Examensarbeit im Rahmen
der Ersten Staatsprüfung für das Lehramt an Gymnasien und Gesamtschulen im
Saarland eingereicht.

Frau Professorin Dr. Anke-Marie Lohmeier gilt mein herzlichster Dank für
die Betreuung der Arbeit. Ihre methodische und inhaltliche Kritik regten mich
immer wieder an, meine Argumentation zu präzisieren. Den Teilnehmern des
Examenskolloquiums danke ich herzlich für die angeregten Diskussionen. Den
Mitarbeitern der Ernst-Toller-Gesellschaft unter Leitung von Herrn Dr. Dieter
Distl gilt mein besonderer Dank für die vorzügliche Unterstützung bei der
Literaturbeschaffung.

Diese Arbeit wurde mit dem LATEX-Textsatzsystem und dem Texteditor GNU
Emacs auf dem Betriebssystem GNU/Linux erstellt. Allen Entwicklern der “Free
Software”-Bewegung, die zur Entstehung dieser Hilfsmittel beigetragen haben,
danke ich ebenfalls recht herzlich.

Saarbrücken, im Juli 2001 Oliver Doepner

i



Inhaltsverzeichnis

Einleitung 1

1 Begriffliche und theoretische Grundlagen 5
1.1 Modernisierungsprozess und Moderne . . . . . . . . . . . . . . . 5
1.2 Literarische Moderne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9
1.3 Modernetheoretische Literaturwissenschaft . . . . . . . . . . . . 10

2 Aspekte und Themenfelder der Dramenanalyse 13
2.1 Die ausgewählten Dramen im Kontext ihrer Zeit . . . . . . . . . . 13
2.2 Das Grundmotiv der Einheit und Ganzheit . . . . . . . . . . . . . 15
2.3 Modifikation und Relativierung der Einheitsidee . . . . . . . . . . 17

3 Frühe Generalisierung des Gemeinschaftsideals:
“Die Wandlung” 18
3.1 Inhaltliche Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18
3.2 Bemerkungen zu Wirkungsabsicht und Textgestalt . . . . . . . . . 19
3.3 Das in seiner Integrität bedrohte Subjekt . . . . . . . . . . . . . . 21
3.4 Das unbefriedigte Gemeinschaftsideal . . . . . . . . . . . . . . . 23
3.5 Die kriegführende Nation als inhumane Gemeinschaftsfiktion . . . 25
3.6 Der Tod als Feind des Geistes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26
3.7 Menschlichkeit als Offenbarung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
3.8 Religiöse Anleihen des Menschheitsmythos . . . . . . . . . . . . 30
3.9 Menschlichkeitskult und Revolution . . . . . . . . . . . . . . . . 32
3.10 Zusammenfassung und Würdigung . . . . . . . . . . . . . . . . . 33

3.10.1 Kritik nationalistischer Inhumanität . . . . . . . . . . . . 34
3.10.2 Die Totalität des Menschheitskultes . . . . . . . . . . . . 35

4 Das integre Subjekt als verhinderter Massenführer:
“Masse Mensch” 38
4.1 Inhaltliche Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38
4.2 Anmerkungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39

ii



4.3 Bekenntnis zur Revolution aus Verantwortung . . . . . . . . . . . 41
4.4 Kritik der kapitalistischen Pervertierung von Liebe und Güte . . . 43
4.5 Menschheitserlösung oder Massenaufruhr . . . . . . . . . . . . . 44
4.6 Revolution als System des Todes . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46
4.7 Schuld und Überwindung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47
4.8 Der messianische Tod der Führerin ohne Volk . . . . . . . . . . . 49
4.9 Zur diskursiven Problematik des Dramas . . . . . . . . . . . . . . 50

4.9.1 Das Dilemma der Verbrüderungsidee . . . . . . . . . . . 50
4.9.2 Der Begriff der “Masse” . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52

5 Zwischen Revolutionslogik und Irrsinn:
“Hoppla, wir leben!” 55
5.1 Bemerkungen zur Textedition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55
5.2 Inhaltliche Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57
5.3 Die Inhaftierten als Schwundform der revolutionären

Menschengemeinschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59
5.4 Die republikanische Welt: Pluralität und Widersprüche . . . . . . 61
5.5 Die politische Sphäre zwischen Pragmatismus und Reaktion . . . 63
5.6 Die Isolation des Protagonisten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 66
5.7 Politische Bewältigungskonzepte und zwiespältige Autornorm . . 70

5.7.1 Bemerkungen zur Erstfassung . . . . . . . . . . . . . . . 72
5.8 Zur ‘Modernität’ von “Hoppla, wir leben!” . . . . . . . . . . . . . 74

6 Aufrechter Untergang in vaterländischer Barbarei:
“Pastor Hall” 78
6.1 Inhaltliche Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 78
6.2 Die Diktatur als Bedrohung der ethischen Freiheit . . . . . . . . . 79
6.3 Familie und Gemeinde: Bastionen des Anstands . . . . . . . . . . 82
6.4 Der Protagonist und sein “Weg der Wahrheit” . . . . . . . . . . . 84
6.5 Der Appellcharakter des Stückes . . . . . . . . . . . . . . . . . . 86

7 Zusammenfassung und Schlussbemerkungen 91
7.1 Die Ergebnisse im Überblick . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91
7.2 Zwischen Weltverbesserung und Isolation . . . . . . . . . . . . . 94

Literaturverzeichnis 97

iii



Einleitung

I. Themenstellung

Diese Arbeit beschäftigt sich mit einer Auswahl dramatischer Werke Ernst Tollers.
Die Dramen werden aus einer ‘modernetheoretischen’ Perspektive daraufhin
untersucht, wie der Autor sich mit den Problemen und Entwicklungen seiner Zeit
auseinander setzte. Dabei soll insbesondere herausgearbeitet werden, wie sich
das Spannungsverhältnis zwischen Tollers intensiv empfundenem Wunsch nach
Weltverbesserung und der oft von Isolation geprägten Lage des intellektuellen
Idealisten in seiner literarischen Produktion äußerte.

Ernst Tollers Schaffensperiode als Dramatiker erstreckte sich ziemlich genau
auf die Zeit zwischen den Weltkriegen. Der Schrecken des ersten Krieges prägte
seine politische Grundhaltung und machte ihn zum Pazifisten und Verfechter
eines ‘humanen’ Sozialismus. Politische Berühmtheit erlangte er als eine der
führenden Gestalten der Münchener Räterepublik von 1918/1919. Die folgende
mehrjährige Haft, in der er einige seiner bedeutendsten Werke schrieb, festigten
seinen Ruf als Symbolgestalt der Revolution. Während der Weimarer Republik
avancierte Toller zu einem der erfolgreichsten Dramatiker deutscher Sprache.1

In seinem stets von politischem Engagement durchdrungenen literarischen Werk
orientierte er sich meist eng an zeitgeschichtlichen Themen. Als klarsichtiger
Kritiker des aufstrebenden Nationalsozialismus nahm er früh die vorauseilenden
Schatten eines erneuten “Erdgemetzels”2 wahr. Nach Jahren des Exils wählte er
1939 den Freitod.

Ernst Toller gilt als einer der “engagierten”3 Autoren deutscher
Literatur, der die Doppelrolle des Schriftstellers und politischen Aktivisten
mit bemerkenswerter Intensität ausfüllte. Im Wechselspiel der beiden
Betätigungsfelder versuchte er, Idee und Praxis zu verknüpfen. In allen Stücken,

1 Vgl. den Beitrag von Thomas Anz über Ernst Toller in: Metzler Autoren-Lexikon.
Deutschsprachige Dichter und Schriftsteller vom Mittelalter bis zur Gegenwart. Herausgegeben
von Bernd Lutz. Stuttgart [u.a.] 1997.

2 Mit diesem Ausdruck hatte Toller den Ersten Weltkrieg im Nachhinein bezeichnet. Siehe GW II,
S. 8.

3 Vgl. [Distl, 1993], S. 14.

1



die in der vorliegenden Arbeit untersucht werden, geht es im Wesentlichen
um die Frage nach der richtigen Handlungsweise des ethischen Subjekts bei
der Verbesserung der politisch-gesellschaftlichen Verhältnisse. Die frühen,
expressionistischen Stücke thematisieren einerseits die Rolle des vorbildlichen
intellektuellen Führers bei der Revolutionierung der Menschheit und zeigen
andererseits die Grausamkeit und Inhumanität der systematischen Gewalt im
Krieg und in revolutionären Kampfhandlungen. In den späteren Stücken wird
die Führerproblematik abgelöst durch die Frage nach geeigneten individuellen
Handlungsmöglichkeiten, die dem Einzelnen in der scheinbar demokratischen
Welt der Republik bzw. in der totalitären Welt der NS-Herrschaft (noch) zur
Verfügung stehen.

Durchgängiges Merkmal all dieser Dramen ist die Konfrontation relativ
isolierter Hauptfiguren mit einer problematisierten Gegenwart. In der
Motivierung, Gestaltung und Auflösung dieses Gegensatzes entwickeln die
Stücke ihre jeweiligen Eigenheiten. Dies zu analysieren und im jeweils relevanten
zeitgeschichtlichen Kontext als Versuch einer literarischen Bewältigung von
Prozessen der historischen Moderne zu verstehen, ist das Hauptanliegen der
vorliegenden Arbeit. Die ausgewählten Dramen Ernst Tollers werden somit als
Literatur der ‘Literarischen Moderne’ in den Blick genommen.4

Aus der genannten Perspektive auf die in den Dramen erkennbaren
Reflexionsmuster erschließt sich eine Verlaufslinie, die die Tollersche
Modernereflexion in ihrer Entwicklung beschreibt. Zugleich ergibt sich damit ein
Beispiel, wie ein wichtiger Autor der Weimarer Republik seine “Bewältigung
des Wirklichen”5 von expressionistischer Verkündigungsdramatik über das
neusachliche Zeitstück bis hin zum antifaschistischen Exildrama variierte.

II. Methode und Aufbau

Ernst Toller war lange Zeit ein sehr umstrittener Autor, der den Kommunisten
zu “bürgerlich” und den Konservativen zu “sozialistisch” war. Auch der
literaturwissenschaftlichen Forschung ist es oft schwer gefallen, einen
differenzierten Zugang zu Tollers Werk zu finden. Immer wieder wurde er z. B.
auf sein expressionistisches Frühwerk reduziert.

Glücklicherweise erbrachten die vergangenen Jahrzehnte eine Reihe

4 Was dabei mit ‘Literarischer Moderne’ und verwandten Begriffen genau gemeint sein soll, wird in
dem folgenden Grundlagen-Kapitel expliziert.

5 So der Titel der neueren Monographie von Kirsten Reimers, die Tollers Bild von der “Realität”
und ihrer Gestaltbarkeit anhand umfassender Dramenanalysen untersucht. Siehe [Reimers, 2000].

2



von differenzierten Analysen, die sich um eine unvoreingenommene Sicht
auf ihren Gegenstand bemühen und dabei verschiedene methodische
Ansätze zur Anwendung bringen.6 Einen wesentlichen Fortschritt für die
Forschungsbemühungen brachte die Herausgabe der ‘Gesammelten Werke’ Ernst
Tollers mit sich, die 1978 durch Wolfgang Frühwald und John M. Spalek besorgt
wurde.7

Die vorliegende Arbeit versucht unter Anwendung ihres
‘modernetheoretischen’ Ansatzes auf normative Distanz zu den untersuchten
Texten zu gehen und damit eine reproduzierende Verdopplung der Autornorm
möglichst zu vermeiden. Die Texte werden auf die in ihnen enthaltenen
Reflexionsmuster, Wertsysteme und Handlungsperspektiven untersucht. Dabei
soll möglichst keine implizite Parteinahme für oder wider eine bestimmte
Auffassung von Humanität erfolgen. Der Autor als moralisches Subjekt soll
hinter die Denkstrukturen und Ideologeme zurücktreten, die in seinen Stücken
enthalten sind. Die Herausarbeitung dieser Strukturen ist deswegen die zentrale
Aufgabe der Arbeit.

Die Untersuchung beschränkt sich auf eine Auswahl dramatischer Texte
und berücksichtigt andere Werke und Publikationen Tollers nur am Rande.
Die aufgestellten Thesen und Analyseurteile erhalten dadurch eine gewisse
Vorläufigkeit, die im Rahmen einer solchen Arbeit aber nie zu vermeiden ist. Die
gattungsmäßige Einschränkung auf die Dramatik scheint vertretbar, da diese den
Schwerpunkt des literarischen Werks des Autors darstellt.

Ausgewählt wurden aus dem expressionistischen Frühwerk die
‘messianischen’ Dramen ‘Die Wandlung’ (1917) und ‘Masse Mensch’
(1919). Beide stehen in einem engen Zusammenhang und bilden den
Kern der ‘O Mensch’-Dramatik Tollers. Relativ ausführlich wird auch
auf das 1927 entstandene Stück ‘Hoppla, wir leben!’ eingegangen, da es
einen deutlichen Schritt in Tollers Abwendung von der expressionistischen
Weltsicht dokumentiert. Das antifaschistische Exildrama ‘Pastor Hall’ (1938)
vervollständigt den Entwicklungsbogen zumindest zeitlich: Es ist zugleich Tollers
letztes Bühnenstück.

Zur Methode der vorliegenden Arbeit gehört es, die argumentativen Aussagen
möglichst nur aus der Interpretation der dramatischen Texte abzuleiten. Die

6 Für eine gute Übersicht über den neueren Forschungsstand sei hier auf [Reimers, 2000], S. 13f.
verwiesen.

7 Wolfgang Frühwald / John M. Spalek [Hrsg.]: Ernst Toller. Gesammelte Werke. Band I-V.
München 1978. Zitate in der vorliegenden Arbeit, die sich auf die ‘Gesammelten Werke’ beziehen,
sind durch die in Klammern stehende Angaben des Bandes und der entsprechenden Seitenzahl
gekennzeichnet.

3



Dramenanalyse erfolgt textnah und zieht biographische Informationen über den
Autor nur in Ausnahmefällen hinzu. Der verengte Blick einer biographisch
argumentierenden Interpretation soll so vermieden werden.

Im folgenden Kapitel werden einige begriffliche Grundlagen entwickelt,
um den genannten ‘modernetheoretischen Ansatz’ genauer zu definieren.
Daraus ergibt sich die übergreifende Perspektive der Arbeit. Für die konkrete
Dramenanalyse führt dies zu einer Reihe von Aspekten und Themenstellungen,
die in einem weiteren Kapitel umrissen werden. Die eigentliche Analyse erfolgt
dann kapitelweise für alle vier Dramen. Am Ende dieser Kapitel habe ich
mich jeweils bemüht, die Kernpunkte der Argumentation in geeigneter Form
zu bündeln. Das abschließende Kapitel dient dann der Zusammenfassung der
Ergebnisse und enthält die Schlussbemerkungen der Arbeit.

4



Kapitel 1

Begriffliche und theoretische Grundlagen

In der Einleitung wurden Schlagwörter wie “Modernisierungsprozess”,
“Modernereflexion” und “Literarische Moderne” verwendet, die einer
theoretischen Fundierung und begrifflichen Klärung bedürfen. Die entsprechende
Grundlegung soll in diesem Kapitel erfolgen.

1.1 Modernisierungsprozess und Moderne

Im Rahmen einer literaturwissenschaftlichen Arbeit ist der Begriff “Moderne”
zunächst mehrdeutig. Einerseits werden völlig verschiedene Phasen der
Literaturgeschichte als “Moderne” apostrophiert, andererseits mischt sich dabei
die Übernahme von Selbstkennzeichnungen “moderner” Schriftsteller mit mehr
oder weniger begrifflich-analytischen Verwendungen dieses Etiketts durch die
Literaturwissenschaft.1

So begegnet man der älteren Begriffsverwendung in der Opposition “modern”
versus “antik” spätestens seitdem die Gültigkeit zeitenthobener Schönheitsideale
im Sinne einer unnachahmlichen Antike zum Gegenstand ästhetiktheoretischer
Problematisierung geworden war.2 Die implizite Aufwertung des Neuen über das
Bestehende zeigte sich seither immer wieder und mit zunehmender Intensität
im Selbstverständnis verschiedener literarischer Gruppen und “Avantgarden”:
So sahen Autoren des ‘Jungen Deutschlands’ “das Moderne” als Moment
ihrer künstlerischen Bestrebens,3 Naturalisten publizierten als “Moderne
Dichtercharaktere”,4 und für die Wende zum 20. Jahrhundert wird der Terminus
“Moderne” sogar als inflationäre Selbst- und Sammelbezeichnung verwendet, um

1 Vgl. z. B. [Kemper, 1998], S. 97ff., [Koopmann, 1997], S. 1-11, und [Grimminger, 1995], S. 12ff.
2 Die im Frankreich des späten 17. Jahrhunderts ausgelöste “Querelle des Anciens et des Modernes”

gehört ebenso zu diesem Diskursfeld wie der später z. B. von Schiller und Schlegel artikulierte
Verlust antiker Idealität. Vgl. dazu [Plumpe, 1995], S. 12, [Koopmann, 1997], S. 1f. oder
[Jauß, 1989], S. 6.

3 Vgl. [Koopmann, 1997], S. 3: “’Moderne’ wurde um 1835 zu einem der neuen Schlagwörter, die
die Bewegung des Jungen Deutschland kennzeichneten [..].”

4 Arendt, Wilhelm (Hrsg): Moderne Dichter-Charaktere. Berlin 1885.

5



die nicht mehr chronologisch zu ordnende Vielfalt literarischer “Epochen” und
Tendenzen dieser Zeit unter eine gemeinsame Überschrift zu bringen.

Auch in der Postmoderne-Diskussion der letzten Jahrzehnte zeigte sich
eindrucksvoll, wie unspezifisch und vage der Begriff der “Moderne” auch in
der Debatte um das vermeintliche Ende der durch ihn bezeichneten Periode
geblieben zu sein scheint. Diese Schwierigkeiten wurden nicht ohne Grund als
Herausforderung zu einer “Präzisierung des Begriffs”5 wahrgenommen.

Die angedeuteten Varianten der Begriffsverwendung haben zwar gemeinsam,
dass sie Tendenzen oder Phasen im Laufe der Literaturgeschichte bezeichnen,
bei denen das Verhältnis von Innovation und Tradition, Neuem und Altem,
Bestehendem und Veränderung eine besondere Relevanz erhielt. Will man aber
“die Moderne” als übergreifendes Periodisierungskonzept definieren und damit
die Vielfalt der “historisierenden” Begriffsverwendungen sozusagen unter dem
systematischen Dach einer “gegenwartsoffenen Langzeitepoche” ordnen,6 so
reicht es nicht aus, dem Auftreten entsprechender Benennungen in poetologischen
Dokumenten oder sonstigen Formen literarischer Selbstbezeichnung
nachzuspüren.

Vielmehr ist die Frage zu stellen, seit wann und warum die Bestrebung,
“Tradition nicht zu wiederholen, sondern permanent zu brechen”,7 zu einem
bestimmenden Merkmal von Literatur wurde. Darüber hinaus bliebe zu klären,
welche Fragen man an den derart systematisierten Gegenstandsbereich “moderner
Literatur” eigentlich stellen will, um den Begriffsaufwand in einem entsprechend
erkenntnisträchtigen Forschungsparadigma nutzbar zu machen.

Es hat sich als hilfreich erwiesen, zunächst zwischen “literarischer Moderne”
und “gesellschaftlicher bzw. historischer Moderne” zu unterscheiden. Letztere
ist mit Rückgriff auf Ergebnisse aus Gesellschaftgeschichte, soziologischer
Systemtheorie und (politischer) Philosophie relativ präzise zu fassen.8

So kann ein Begriffsbündel zur Kennzeichnung des Prozesses der
“gesellschaftlichen Modernisierung” zusammengetragen werden, wobei die
verschiedenen Betrachtungsaspekte als Perspektiven auf einen komplexen
Gesamtvorgang zu verstehen sind. Anhand der genaueren Charakterisierung
dieses Prozesses kann dann die “gesellschaftliche Moderne” als der Zeitraum
eingegrenzt werden, in dem diese Prozessmerkmale “irreversibel” werden und

5 [Anz/Stark, 1994H], S. 101.
6 [Kemper, 1998], S. 101.
7 [Plumpe, 1995], S. 32.
8 Als Bezugsquellen dienen hier wesentlich die umfassenden Arbeiten von Hans-Ulrich

Wehler, Niklas Luhmann und Jürgen Habermas. Zur Begründung dieser Auswahl vgl. auch
[Lohmeier, 2000a], S. 1-5.

6



in ihrer Beschleunigung und historischen Relevanz einen epochalen Wandel
konstituieren.9

Aus sozialgeschichtlicher Sicht wird gesellschaftliche Modernisierung
im Wesentlichen durch die Herausbildung moderner Zentralgewalten
(Staatenbildung), das Entstehen maschinisierter, zentralisierter und
stark arbeitsteiliger Produktionsweisen (Industrialisierung) sowie die
gewinnorientierte, auf marktwirtschaftlichen Prinzipien basierende Aneignung
(Kapitalisierung) gekennzeichnet. Diese politischen und ökonomischen
Tendenzen sind begleitet von Bevölkerungswachstum und der Entstehung
städtischer Zentren (Urbanisierung).10

Die genannten sozialgeschichtlichen Prozesse bewirken gesellschaftliche
Veränderungen, die aus systemtheoretischer Sicht als “Transformation
der stratifikatorisch differenzierten Gesellschaft Alteuropas zur funktional
differenzierten Gesellschaft der europäischen Moderne” beschrieben wurden.11

Diese funktionale Ausdifferenzierung beschert modernen Gesellschaften
eine Vielfalt relativ autonomer sozialer “Teilsysteme” mit jeweils eigenen
Norm- und Wertsetzungen. Auch Kunst und Literatur geraten in den
Rang eines relativierten Teilbereichs, es erfolgt eine “Autonomisierung des
Kunstsystems”. Außerdem gehören die Individuen nur mehr partiell, temporär
und funktionsbezogen solchen Teilsystemen an. Mit dem Verlust statischer
Lokalisierung in angestammten Standeshierarchien erfährt auch die “Ganzheit”
menschlicher Selbstwahrnehmung und die darauf basierende “soziale Identität”
eine zunehmende Brechung.12

Da die funktionale Differenzierung der Gesellschaft aus systemtheoretischer
Sicht keine “Funktionsredundanz” hervorbringt, gibt es in ihr auch “keinen Ort
mehr [..], am dem sie privilegiert und zustimmungsfähig beschrieben werden
könnte”.13

Diese Feststellung leitet unmittelbar über zu den Konsequenzen, die
der Modernisierungsprozess aus philosophischer Perspektive mit sich
bringt: Gesellschaftliche Modernisierung als “fundamentale Veränderung
des Denkens und der Normbildung”14 ist mit Jürgen Habermas wesentlich durch

9 Vgl. [Wehler, 1987], S. 21 und [Luhmann, 1980], S. 27.
10 Vgl. [Wehler, 1987], S. 23, 59ff. und 218ff.
11 Die hier sehr knapp gehaltene Andeutung des systemtheoretischen Modernisierungsbegriffes

stützt sich hauptsächlich auf [Lohmeier, 2000a], S. 44f. wobei die theoretischen Grundlagen in
verschiedenen Arbeiten Luhmanns zu finden sind.

12 Vgl. [Plumpe, 1995], S. 44, [Lohmeier, 2000a], S. 3.
13 [Plumpe, 1995], S. 46.
14 [Lohmeier, 2000a], S. 3.

7



Säkularisierung, Pluralisierung, Selbstreflexivität und Subjektautonomie
gekennzeichnet: Die frühere Einheit normativ gesetzter Wahrheit im
Weltdeutungssystem der Religion verliert durch die Säkularisierung an
Verbindlichkeit, was einen Verlust an religiöser Heilsgewissheit und
eine Entwertung religiös fundierter Normen und Wertsetzungen mit sich
bringt. Dieser Vorgang der Relativierung trifft auch alle anderen Systeme
verabsolutierender Weltdeutung. Die Tendenz zum Wahrheitspluralismus setzt
solchen Absolutheitsansprüchen die Einsicht in die subjektive Perspektivierung
jeglicher Erkenntnis entgegen.15 Für die somit in die Autonomie entlassenen
Subjekte moderner Gesellschaften ergibt sich die prinzipielle Notwendigkeit,
eigene Normen und Werte zu entwickeln und für ihr soziales Miteinander
Übereinkünfte auszuhandeln:

Die Moderne kann und will ihre orientierenden Maßstäbe nicht mehr
Vorbildern einer anderen Epoche entlehnen, sie muss ihre Normativität aus
sich selbst schöpfen.16

Dieses “Aus-sich-selbst-Schöpfen” verschafft dem modernen Subjekt die
Notwendigkeit der Selbstreflexion. Die stets präsente Option der Selbstinspektion
schafft eine für modernes Bewusstsein typische “Dissoziation”: Es entsteht nicht
mehr als Einheit in vorgegebenen Erfahrungs- und Deutungshorizonten, sondern
tritt quasi neben sich, reflektiert sich und seine Bestimmungen und kann bzw.
muss dabei Probleme seiner “Identität” aufwerfen.

Die hiermit gegebene Begriffsbestimmung “gesellschaftlicher
Modernisierung” und ihrer Auswirkungen auf “modernes Bewusstsein” wird
mittlerweile in vielen literaturwissenschaftlichen Publikationen in ähnlicher
Weise zusammengefasst und “verdichtet sich allmählich zu einem soliden
Konsens”17.

Neben den dargestellten Aspekten, die quasi zum begrifflichen Kernbestand
gesellschaftlicher Modernisierung zu rechnen sind, werden von verschiedenen
Autoren weitere Teilmomente genannt. So gehören z. B. für Hans Esselborn
zu den “zentralen außerliterarischen Herausforderungen” an die Literatur
der Moderne die politische Demokratisierung, der Fortschritt in den
Naturwissenschaften und die Herausbildung einer moderner Medienkultur.18

Auch Thomas Anz nennt die “Expansion massenkommunkativer Prozesse”

15 Das ergibt sich aus der durch Kant eingeleiteten “transzendentalphilosophischen Wende”.
16 [Habermas, 1985], S. 16.
17 Siehe [Lohmeier, 2000a], S. 5. Thomas Anz verwendet den Begriff der “zivilisatorischen

Moderne” in nahezu deckungsgleicher Bedeutung: [Anz, 1994], S. 1.
18 [Esselborn, 1994], S. 416-418.

8



als Merkmal der “zivilisatorischen” Moderne. Er betont des Weiteren die für
das “zivilisierte Subjekt” notwendig gewordene Affektkontrolle als wichtigen
sozialpsychologischen Aspekt.19

Basierend auf dem Bündel der angeführten Modernisierungsmerkmale
lässt sich der Epochenbegriff der “gesellschaftlichen Moderne” schlüssig
aufbauen. Interessanterweise ergibt sich aus den verschiedenen Aspekten des
Modernisierungsprozesses eine ganz ähnliche zeitliche Verortung für den Beginn
dieser historischen Epoche:

So gibt es sowohl interdisziplinär als auch innerhalb der verschiedenen
methodischen Ansätze der Literaturwissenschaft einen gewissen Konsens,
die Makroepoche der Moderne in der von Reinhart Koselleck so genannten
Sattelzeit um 1800, im weiteren Sinne zwischen 1750 und 1850 beginnen zu
lassen.20

Begründung für diesen Konsens ist die Diagnose, dass die genannten Teilprozesse
in ungefähr diesem Zeitraum “irreversibel” werden. Die politische Zäsur
durch die Französische Revolution, das Einsetzen der industriellen Revolution,
die Auswirkungen der rationalistischen Aufklärung und die Kritik ihres
Wahrheitsbegriffs in der Kantischen Tranzendentalphilosophie sind greifbare
Wendepunkte, die diesen Periodisierungskonsens (zusätzlich) bestärken.

1.2 Literarische Moderne

Nachdem der Begriffskomplex der“gesellschaftlichen Modernisierung” umrissen
und die “historische Moderne” als eingrenzbare Periode vorgestellt wurde, kann
der Begriff der “literarischen Moderne” – oder allgemeiner: der “ästhetischen
Moderne” – daran angeschlossen werden.

Ausgehend von der Theorie der gesellschaftlichen Moderne kann das
auffallende Thematisieren und Problematisieren von Aspekten dieses
gesellschaftlichen Vorgangs in Literatur und Ästhetik sozusagen als gleichzeitiger,
aber ambivalenter Bewusstseinsprozess begriffen werden, der vor dem
Hintergrund der genannten Umwälzungen zunehmend unausweichlich zu werden
scheint. Das Bewusstsein, “in grundsätzlich veränderter Zeit” zu leben, wird seit
dem späten 18. Jahrhundert zum “beherrschenden Gesichtspunkt ästhetischer
Reflexion und Produktion”.21 Es liegt also nahe, “ästhetische Moderne” als

19 Vgl. die Bezugnahme auf Norbert Elias in [Anz, 1994], S. 1.
20 [Kemper, 1998], S. 101. Siehe auch [Plumpe, 1995], S. 24-25.
21 [Lohmeier, 2000a], S. 5.

9



“ambivalente Reaktion auf gesellschaftliche Modernisierungsprozesse” zu
begreifen.22

Im Zuge der Anwendung dieses “literaturhistorischen Paradigmas”23 ist der
Vorschlag entstanden, “Literarische Moderne” als “Makroepoche” zu verstehen:

Der Makroepochenbegriff stiftet nicht nur die Zusammenhänge
von Längsschnitten, sondern vermag auch, die synchronen
inneren Zusammenhänge scheinbar gegensätzlicher Phänomene als
unterschiedliche, in ihren Erscheinungsformen konträre Antworten auf ein
und dasselbe Grundproblem der Moderne auszuweisen.24

Die tradierten literaturgeschichtlichen Epochenbegriffe sollen dabei als
“Mikroepochen” beibehalten und in das Modell eingebettet werden.25

Angriffspunkte für eine Kritik dieser Theorie der Literarischen Moderne
liegen sicherlich im latenten Teleologismus des prozessualen und damit
vermeintlich linear gerichteten Basisbegriffs gesellschaftlicher Modernisierung.
Es muss außerdem betont werden, dass insbesondere die zeitliche Festlegung
der Epoche primär auf die Verhältnisse Westeuropas zugeschnitten ist. Auch
die Diskussion um die angebliche Ablösung der Moderne durch die sogenannte
“Postmoderne” ergibt gewisse Möglichkeiten der Kritik, die aber hier nicht weiter
erörtert werden können.

Generell ist die Neben- und Gegenläufigkeit von Teilsträngen des
gesellschaftlichen Modernisierungsprozesses ebenso zu beachten wie die reflexive
Bezogenheit und Verschobenheit von literarischer Moderne gegenüber Aspekten
der gesellschaftlichen Modernisierung. Die vorgestellte Forschungsperspektive ist
gerade nicht im Sinne einer irgendwie gearteten “Widerspiegelungstheorie” zu
verstehen.

1.3 Modernetheoretische Literaturwissenschaft

Ausgehend von dem allgemeinen Begriff literarischer Moderne als der Literatur
der letzten 200 Jahre, bleibt zu klären, welche Fragen man an diese moderne
Literatur stellen will und inwiefern man dabei zu einer Graduierung literarischer
“Modernität” gelangt.

Die ältere Forschung, die “ihren Modernebegriff mehr oder weniger aus
den Texten selbst” bezog, sah überall dort “moderne Literatur”, wo Phänomene

22 [Anz/Stark, 1994H], S. 1.
23 Ebd.
24 [Vietta/Kemper, 1998H], S. 14.
25 Einen systemtheoretisch begründeten Entwurf zur völligen Neugliederung der “Epochen moderner

Literatur” liefert dagegen [Plumpe, 1995].

10



des Modernisierungsprozesses literarisch aufgegriffen wurden. Der dabei häufig
anzutreffende Tenor von Verlusterfahrung und Modernekritik galt den Interpreten
gerade als das spezifisch Moderne dieser Literatur. Vielfach wurde diese
“antimoderne” Haltung sogar schlicht reproduziert, weil sich die Forschung “im
Wahrnehmungs- und Deutungssystem der Texte selbst” bewegte und nicht selten
der Gefahr erlag, “ihren Gegenstand lediglich zu verdoppeln”.26

Der Begriffsapparat, der in den vorigen Abschnitten vorgestellt wurde, bietet
nach Auffassung von Anke-Marie Lohmeier die Möglichkeit, “die Position
identifizierender Textverdopplung aufzugeben und auf analytische Distanz zu
den Texten zu gehen”. Denn in diesen Texten wird den differenzierenden,
pluralisierenden und sozusagen normativ befreienden Tendenzen des
Modernisierungsprozesses vielfach eine Sehnsucht nach neuer Totalität und
Verbindlichkeit entgegen gesetzt, die in ihrem ideologischen Kern bedenkliche
“Einheit- und Ganzheitswünsche”27 mit sich bringt. Auch Silvio Vietta und Dirk
Kemper sehen die Problematik solcher Denkfiguren:

Die Moderne wird den Prozess der Säkularisation selbst radikal
vorantreiben, aber sie wird auch die durch den Metaphysikverlust
enstandene Leere zu kompensieren versuchen und so einer höchst
problematischen Geschichte der Utopien das Tor öffnen, den modernen
Ersatzreligionen und Ideologien.28

Aus dieser Perspektive erscheint es interessant, die Modernität von Literatur
nicht nur an innerliterarischen Fragen der Ästhetik-, Stil- und Formengeschichte
festzumachen und in diesen Bereichen nach gestalterischer Innovation oder
strukturellen Analogien zwischen modernem Werk und moderner Welt zu
suchen,29 sondern anhand geeigneter Kriterien die Modernität des in den Werken
zum Ausdruck kommenden Bewusstseins zu analysieren.

Dieser Zugang zur Sondierung von Modernität könnte auf einem
“normativen Begriff von Modernität und modernem Bewußtsein”30 gründen,
der in relativ stringenter Weise aus den im letzten Abschnitt angeführten
Modernisierungsbegriffen der Systemtheorie und Philosophie entwickelt werden
kann. Er beruht im Wesentlichen darauf, die Wirkungen der Moderne auf
den Charakter von Wahrheitskonstruktion, sozialer Identitätsbildung, Norm- und
Wertsystemen sowie die Modifikationen des Subjektstatus als Gegebenheiten der

26 Die hier zitierten Einschätzungen finden sich in [Lohmeier, 2000a].
27 [Anz, 1994], S. 6.
28 [Vietta/Kemper, 1998H], S. 46.
29 Wie z. B. in der These, gesellschaftliche Fragmentarisierung als soziologischer Prozess spiegele

sich wider in fragmentarischer Textgestalt, vgl. [Anz, 1994], S. 4, oder [Vietta, 1992], S. 235.
30 [Lohmeier, 2000a], S. 8.

11



modernen Welt anzunehmen und die Selbstbestimmungsfähigkeit des Subjekts,
die Pluralität von Wahrheit und die Konsensbedürftigkeit gesellschaftlicher
Normativität als unhintergehbare Axiome moderner Gesellschaften zu verstehen.

Aus einem solchen Modernitätsbegriff ergibt sich eine Vielzahl von
Fragestellungen, die als Aspekte für die literaturwissenschaftliche Analyse
nutzbar gemacht werden können. Zur Anwendung auf das dramatische Werk Ernst
Tollers werden diese Aspekte zunächst konkretisiert und dann möglichst textnah
angewendet.

12



Kapitel 2

Aspekte und Themenfelder der Dramenanalyse

2.1 Die ausgewählten Dramen im Kontext ihrer Zeit

In Ernst Tollers Jugendzeit addierte sich die – für die Jahrhundertwende
kennzeichnende – “Identitätskrise des modernen Subjekts”1 mit den besonderen
Gegebenheiten seiner “sozialen Randlage”.2 Als Sohn jüdischer Kaufleute in
einem preußischen Provinzort in Posen gehörte er zu einer Minderheit und
er blieb auch während der Schul- und Studienzeit ein Außenseiter. Tollers
euphorische Meldung als Kriegsfreiwilliger gründete sich unter anderem auf
den Wunsch ‘dazu zu gehören’. Seine Rastlosigkeit gegen Ende des Krieges
und die Konfrontation mit den vielschichtigen urbanen Lebenswelten von Berlin
und München taten ein Übriges, um die Frage der sinngebenden sozialen
Zugehörigkeit zum Grundproblem seiner Selbstreflexion werden zu lassen.

Tollers selbsgewählte Kriegsbeteiligung zeitigte Erfahrungen mit einer
Todesmaschinerie, deren sinnspendende Perspektivierung er nicht lange aufrecht
erhalten konnte. Die Desillusionierung wirkte politisierend. Sein gefühlsmäßiger
Pazifismus näherte sich bald dem Konzept eines durch “Erweckung” zu
bewirkenden Sozialismus. Die eigene Zuordnungs- und Weltdeutungsproblematik
verknüpfte er – wie viele seiner Zeitgenossen – mit den Verelendungsphänomenen
des Industriekapitalismus und machte sich das Ideal des “neuen Menschen” zu
eigen.

Konträr zu dem Phänomen der Moderne, dass “Selbstvergewisserung nur
über einen prinzipiell nicht verallgemeinerungsfähigen Reflexionsprozess erreicht
werden kann”,3 beriefen sich die “’O Mensch’-Expressionisten” auf ein
‘Urwesen’, eine allgemeinste Form des Menschseins, die sie als verbindende

1 [Thomé, 2000], S. 25. Der Beitrag versucht eine Charakterisierung des spezifischen
Bewusstseinswandels in Deutschland um die Jahrhundertwende. Dabei kommt auch der
systemtheoretische Ansatz, wie er in Kapitel 1 kurz vorgestellt wurde, zur Anwendung.

2 Siehe [Rothe, 1983], S. 19f..
3 [Thomé, 2000], S. 22.

13



Kraft (re-)kultivieren wollten. Toller gestaltete im Sinne dieser Grundhaltung
seine Dramen ‘Die Wandlung’ und ‘Masse Mensch’. Das Ideal einer in Einheit
und Ganzheit verschmelzenden Menschengemeinschaft ist darin ergänzt durch die
– der Philosophie Gustav Landauers entnommene – Rollenverteilung zwischen
den “Geistigen” und dem “Volk”: Einzelne, sensible Intellektuelle, die den
“Geist” der Gemeinschaft aus früheren Zeiten in sich bewahrt haben, läuten als
verkündende, beispielgebende Leitfiguren eine Erweckungsbewegung ein, die
Landauer ‘Sozialismus’ nannte.4 Toller gestaltete diesen Erweckungssozialismus
als das am Ende der ‘Wandlung’ erreichte revolutionäre Credo. Neben der
subjektiven Sinnsuche wird dort auch eine beißende Kritik des Krieges
ausgestaltet: Die kriegsmäßige Funktionalisierung von Medizin und Wissenschaft
kommt ebenso ins Visier wie die inhumane Instrumentalisierung christlicher und
traditioneller Werte.

Ernst Toller griff als einer der Führer der Münchener Räterepublik aktiv in die
zeitgeschichtlichen Ereignisse ein, die den Übergang vom Weltkrieg zur ersten
deutschen Republik begleiteten. Nach der Niederschlagung der Revolution ging
er für fünf Jahre in Haft.

Aus Tollers Vorstellungen von der Rollenverteilung zwischen
geistigen Führern und lenkbarer Volksmasse hatte sich im Zuge seiner
Revolutionsbeteiligung ein Problem ergeben: Die “Masse” war den falschen
Führern gefolgt. Die konkurrierende Sozialismuskonzeption, die statt Erweckung
Klassenkampf propagierte, wurde deswegen in ‘Masse Mensch’ als dramatischer
Gegenspieler der Verbrüderungsvision abgebildet. Die innerrevolutionären
Gegensätze ließen sich nur schwer in das Konzept der Menschengemeinschaft
eingliedern. Toller hielt zwar an dem idealistischen Kriterium der Gewaltlosigkeit
fest, doch die Zweifel an der Machbarkeit des Ideals saßen tief.

Die Realitäten der Weimarer Republik, mit denen sich Toller nach
seiner Haftentlassung konfrontiert sah, ließen die expressionistischen Utopien
noch weiter in den Hintergrund treten. Die Problemlage seines spürbaren
‘Modernisierungsrückstandes’ arbeitete er in ‘Hoppla, wir leben!’ selbstkritisch
auf. Die Auflösung der Einheitsperspektive, die persönliche Verunsicherung durch
rasante wirtschaftliche und technische Veränderungen und die leidhafte Erfahrung
von Oberflächlichkeit und Vereinzelung bildeten den Stoff für dieses Drama.
Es ist interessant, wie Toller aus diesen Verlusterfahrungen eine neue politische
Handlungsperspektive entwickeln konnte.

Seine relativ konstruktive Haltung gegenüber dem republikanischen System
4 Vgl. Gustav Landauers “Aufruf zum Sozialismus” von 1911. Hier wiedergegeben gemäß

[Rühle, 1973].

14



änderte sich angesichts der erstarkenden NS-Bewegung zum warnenden Appell.
Im späteren Exil war ihm an der Bewahrung eines ‘aufrechten Gangs
der Anständigen’ gelegen, den er in Form einer breiten antifaschistischen
Frontbildung auszuweiten versuchte. In seinem letzten Drama stand demzufolge
die Suche nach Allianzmodellen des Widerstandes im Vordergrund, die auf
der persönlichen Ebene als “Weg der Wahrheit” dargestellt und an einem
vorbildhaften Protagonisten exemplifiziert wurde.

2.2 Das Grundmotiv der Einheit und Ganzheit

In den begrifflichen Grundlegungen des vorhergehenden Kapitels
wurde herausgearbeitet, dass die “Dissoziation des Subjekts” als
mentalitätsgeschichtlicher Brennpunkt von intellektueller Modernewahrnehmung
im zeitlichen Umfeld von Spätexpressionismus und Weltkriegsvorstimmung
aufgefasst werden kann. Die Konfrontation mit dem bloß Partikularen und
Temporären sozialer Realität ist bei Ernst Toller durch seine soziale “Randlage”
noch verstärkt.5

Im dramatischen Schaffen Tollers ist das Streben nach Einheit und
Ganzheit des Individuums “als Mensch” in der liebevollen Gemeinschaft “der
Menschheit” ein Grundmotiv, das unmittelbar aus den genannten Dispositionen
des modernen Subjekts heraus verstanden werden kann. Dieses Grundmotiv
wird der erste Ansatzpunkt der folgenden Dramenanalysen sein. Anhand der
geradezu prototypischen Durchgestaltung dieses Gemeinschaftsmotivs im Drama
‘Die Wandlung’ werden genauere Facetten und Bestimmungen dieser impliziten
Modernereflexion Tollers herausgearbeitet.

Das Spezifische am Gemeinschaftsideal in Tollers (früher) Dramatik ist
die konsequente Generalisierung des Konzeptes von Einheit und Ganzheit:
Innerhalb einer umfassend begriffenen “Menschheit”, also der Gesamtheit aller
Menschen, werden gesellschaftliche Teilbereiche oder Leitideen vorgeführt
und als unvollkommene Gemeinschaftsträger qualifiziert. Sowohl durch ihre
Begrenztheit und den damit nötigen Ausschluss von Nicht-Zugehörigen, als auch
durch innere Ungerechtigkeit und Scheinheiligkeit bleiben diese Gemeinschaften
“dem Menschen” unangemessen.

In den untersuchten Dramen finden sich hierfür ein ganze Reihe von
Beispielen. Anhand der Herkunftswelt in der ‘Wandlung’ wird gezeigt, wie eine
religiöse Teilgemeinschaft wie das Judentum als begrenzter gesellschaftlicher

5 Diese Einschätzung wird insbesondere durch die entsprechende Darstellung von Wolfgang Rothe
nahe gelegt. Vgl. [Rothe, 1983], S. 19.

15



Bezirk einengend wirkt und unfrei macht. Ein Teilaspekt ist dabei, dass
die kommerzzentrierte Wertegemeinschaft bürgerlicher Kreise auf sozialer
Exklusion und Konventionen basiert, die eher Heuchelei und Ignoranz als wahre
Gemeinschaft fördern.

Als Scheinideal diskreditiert wird auch die Nationalgemeinschaft
des Vaterlandes, die nach außen “Fremde” ausgrenzt und im Innern
Ausbeutungsverhältnisse, Macht- und Besitzunterschiede aufweist. Im Krieg
tritt die Destruktivität der nationalen Gemeinschaft fatal zu Tage, wie die
Fronterlebnisse in der ‘Wandlung’ illustrieren.

In ‘Masse Mensch’ wird dann dargestellt, dass auch die Gemeinschaft
proletarischer Revolutionäre potentiell von Massentrieben und falschen Führern
beeinträchtigt ist und ein gewalttätiges Verständnis des Klassengegensatzes den
gemeinschaftsstiftenden Sinn der Menschheitserneuerung untergraben kann.

Im nachrevolutionären Frieden von ‘Hoppla, wir leben!’ erweist sich das
Staatssystem schließlich als ambivalente Klammer für Klassengegensätze, die von
den Individuen nur durch tatkräftiges Engagement überwunden werden könnten.

In der ‘Wandlung’ und in ‘Masse Mensch’ finden sich jeweils Protagonisten,
die diese Mängel erfahren, die Generalisierung des Gemeinschaftskonzepts
vollziehen und die Vision von umfassender Menschengemeinschaft verkünden.
Beide Hauptfiguren propagieren “die Liebe zu den Menschen” als wahre
Bestimmung jedes menschlichen Individuums. Das kompromisslose Verständnis
des Menschheitsbegriffs bewirkt ein Gemeinschaftsverständnis, das keine Feinde
haben kann und haben darf. Der kategorische Imperativ der “Liebe” verbannt
außerdem jeden inneren Unfrieden aus dieser Vision.

Es wird also untersucht, welche Faktoren für Tollers Gemeinschaftsideal
konstitutiv sind und in welches Verhältnis er das (intellektuelle) Individuum
und seine Gemeinschaft setzt. Die in der ‘Wandlung’ vollzogene Kontrastierung
verschiedener Formen von Gemeinschaft – Familie, Religion, Liebesbeziehung,
Nation und Menschheit – ist ein wichtiger Gegenstand der Dramenanalyse.

Begleitend wird sich zeigen, wie das Grundmotiv die inhaltlichen
Themenfelder und die dramatische Gestaltung beeinflusst: Das für ‘Die
Wandlung’ bestimmende Verständnis von sozialer Revolution als “Erweckung”
und Selbstfindung oder die Postulierung von “Liebe” als Fluidum menschlicher
Gemeinschaft unter Abwertung ihrer persönlichen (geschlechtlichen) Form sind
dafür ebenso Beispiel wie die Verwendung mystischer Handlungselemente aus
Traum und Religion.

Im Anschluss an die Analyse der ‘Wandlung’ wird versucht, die als

16



implizite Modernereflexion Tollers herausgearbeiteten Konzepte und Ideologeme,
hinsichtlich ihrer “Modernität” zu charakterisieren. Dabei wird der bereits in den
vorhergehenden Kapitel dargestellte normative Begriff “modernen Bewusstseins”
zu Grunde gelegt.

2.3 Modifikation und Relativierung der Einheitsidee

Die weiteren Dramen werden einerseits als Fortführung, Modifikation oder
Aufhebung der an der ‘Wandlung’ erarbeiteten Grundmotive analysiert und damit
in einen Entwicklungsbogen eingeordnet. Andererseits wird die den Stücken
jeweils spezifische Form von Modernereflexion untersucht, um die Interpretation
nicht durch einseitige Orientierung am “messianischen Expressionismus”
einzuengen.

Für die Untersuchung von ‘Masse Mensch’ wird zunächst das Motiv
der ‘Einheit und Ganzheit’ als hermeneutischer Ansatzpunkt beibehalten.
Das Stück wird im Wesentlichen als Problematisierung der revolutionären
Gemeinschaft betrachtet, in der das Ideal der Menschheitsgemeinschaft mit dem
der Klassengemeinschaft konkurriert. Die Frage des Gewalteinsatzes und das
Verhältnis von Revolutionären und Staatsvertretern erscheinen als Konsequenzen
dieser Problematik.

Bei ‘Hoppla, wir leben!’ ist eine Pluralisierung der Figurenperspektiven
und der Wegfall des positiv besetzten messianischen Moments unübersehbar.
Es wird deshalb untersucht, wie die Gegenüberstellung von Pragmatismus
und Aktionismus und die Kontrastierung von Normalität und Irrsinn
an die Stelle der messianischen Gemeinschaftsverkündung treten. Die
Konfrontation des Protagonisten mit einer Gesellschaft, die einen mehrjährigen
Entwicklungsvorsprung aufweist, ist dabei sozusagen als dramatisierte Form
schockartiger Modernisierungserfahrung von besonderem Interesse.

Im letzten behandelten Stück ‘Pastor Hall’ steht die gesellschaftliche
Marginalisierung des ethischen Subjekts und seines Anspruchs auf Freiheit und
Anstand im Vordergrund. Da die Nazi-Herrschaft, die den alles dominierenden
Handlungsrahmen dieses Dramas darstellt, als “Verwerfung” oder partielle
Gegenläufigkeit des gesellschaftlichen Modernisierungsprozesses einzuordnen
ist, erhält die Analyse von dramatischer Modernereflexion hier eine zusätzliche
Problemebene.

17



Kapitel 3

Frühe Generalisierung des Gemeinschaftsideals:
“Die Wandlung”

Das Stück ist wohl das Werk Tollers, das von der Forschung am meisten
interpretiert worden ist und entscheidend zur Einstufung des Autors als Vertreter
des “messianischen Expressionismus” beigetragen hat.1 Es ist nicht selten als
Vorlage für eine vergleichende Bewertung seinerer späteren Dramen genommen
worden, in denen dann das schrittweise Abweichen Tollers vom ursprünglichen
“‘O Mensch’-Pathos” konstatiert wurde.

In der vorliegenden Arbeit wird die ‘Wandlung’ relativ ausführlich untersucht,
weil darin das Grundmotiv der ‘Einheit und Ganzheit in (revolutionärer)
Gemeinschaft’, das für Tollers spezifische Form der Modernebewältigung
charakteristisch ist, in Reinform zur Darstellung kommt.

3.1 Inhaltliche Zusammenfassung

Der Titel ‘Die Wandlung’ ist programmatisch für Tollers dramatischen Erstling:
Mit dem Protagonisten des Stücks durchläuft ein Mensch sozusagen exemplarisch
für die Menschheit eine innere Wandlung hin zum wahren Menschsein und trägt
die gewonnene Erleuchtung dann an die Masse der Menschen, das “Volk”, weiter.

Die Suche der Hauptfigur Friedrich nach Sinn und Gemeinschaft jenseits
seiner als beengt empfundenen sozialen Herkunft ist der Ausgangspunkt
der Handlung. Die Ausrichtung auf vaterländische Kriegsbegeisterung in der
Hoffnung auf Integration in die nationale Gemeinschaft bildet den zunächst
unternommenen Lösungsversuch. Friedrichs freiwillige Kriegsbeteiligung und
sein zu Heldenehren führender soldatischer Wagemut sind die handlungslogischen
Schritte, die den ersten Bildern und Stationen des Dramas ihre Richtung
geben. Das von Friedrich erlebte Kriegsleiden wird kontrastierend dargestellt,

1 So [Vietta/Kemper, 1994], S. 200: “Toller ist der wohl wichtigste Dramatiker eines in politischen
Aktivismus mündenden expressionistischen Verkündungsdramas.” Vgl. auch [Reimers, 2000],
S. 46.

18



die Gnadenlosigkeit der Kriegslogik und die nur fiktive Gemeinschaft
des “Vaterlandes” lassen den Protagonisten zweifeln und markieren die
Entwicklungsrichtung zunehmend als Irrweg. Die Ausbeutung von Arbeitern
und Soldaten, das Leiden der Kriegsopfer sowie die ungleiche Verteilung von
Macht und Reichtum diskreditieren die vermeintlich identitätsstiftende Idee der
Nationalgemeinschaft noch zusätzlich.

In einem qualvollen Reinigungsprozess, der durch Impulse inspirierter
Mittlerfiguren und explizite Bezugnahme auf Passionsmotive den Rang einer
höheren Notwendigkeit erhält, wird Friedrich schließlich auf den rechten Weg
“zu den Menschen” geschickt: Die Liebe zu den Menschen, die Wiedergeburt
und Selbsterkenntnis der Menschheit werden so zur Mission des fündig
gewordenen Sinnsuchers. Die zentrale Szene seiner inneren Wandlung vollzieht
sich als symbolüberladene “Selbstkreuzigung” und “Geburt” an einem allegorisch
verfremdeten Ort, der Gefängnis und “Fabrik” zugleich ist (II/43-46).2 Der
danach zum zielstrebigen Akteur gewordene “Wanderer” (II/46) bringt seine
derart erlangte Läuterungsstufe in Form von Volksreden in die öffentliche
Wahrnehmung. Die Verkündung seines ‘Wissens um die Menschen’3 und ihre
Leiden und Schwächen mündet am Dramenschluss nahtlos in die begeistert
aufgenommene Ausrufung einer friedlichen Revolution, die ihre euphorische
Grundlage in der schlichten und gerade darin für die Beteiligten so erschütternden
Erkenntnis ihres eigentlichen und wahren “Menschseins” findet (II/60).

3.2 Bemerkungen zu Wirkungsabsicht und Textgestalt

Ernst Toller selbst hat in einem rückblickenden Kommentar betont, sein erstes
Drama sei ihm in der Zeit seiner Entstehung “Flugblatt” gewesen, aus dem er
vorlas, um “Dumpfe aufzurütteln, Widerstrebende zum Marschieren zu bringen,
Tastenden den Weg zu zeigen”. In Richtung auf eine politische Dramatik, die “aus
der Unbedingtheit revolutionären Müssens”, in einer “Synthese aus seelischem
Trieb und Zwang der Vernunft” zu entstehen habe, sei das Stück “vielleicht ein
brüchiger Schritt” gewesen. Das entscheidende Merkmal politischer Dramatik
war für Toller die tatsächliche “umpflügende und aufbauende” Wirkung der
Werke. Um den “geistigen Inhalt menschlichen Gemeinschaftslebens” zu
erneuern, brauche es den “politischen Dichter”, der sich “verantwortlich fühlt

2 Die Angaben in Klammern stehen abkürzend für “Band II, Seite 43 bis 46” und beziehen sich
auf die ‘Gesammelten Werke’. Soweit nicht anders vermerkt, beziehen sich im Folgenden alle
Seitenangaben für Primärtexte auf diese Quelle.

3 Vgl. (II/40): “Meine Augen schauen den Weg. [..] Allein, und doch mit allen, / Wissend um den
Menschen.”, sowie (II/58): “Keinen von euch kenne ich und doch weiß ich um euch alle.”

19



für jeden Bruder menschheitlicher Gemeinschaft” und damit “stets irgendwie
religiöser Dichter” sei.4

Die Verkündigungssabsicht des Dramas wird durch den Titel “Die Wandlung”,
den Untertitel “Das Ringen eines Menschen”, das Leitwort “Ihr seid der Weg”
und eine vorangeschickte lyrische “Aufrüttelung” unverkennbar markiert. Die
Adressaten des Werkes sind offensichtlich gedacht als eine zu mobilisierende
Menschenmasse, die sich selbst als “Weg” begreifen und diesen Weg
gleichsam per Selbstfindung beschreiten soll. Im Protagonisten und seinem
“Ringen” hat die explizite Verkündigungsintention des Stücks zugleich ihren
exemplarischen Identifikationspunkt und ihre seherische Leitfigur: “einen Bruder”
mit “dem großen Wissen” und dem “großem Willen”, wie es die Verse der
“Aufrüttelung” umreißen. Mit der Regieanweisung, die Handlung spiele “in
Europa vor Anbruch der Wiedergeburt” wird das Aufbruchspathos und die
messianische Bedeutung des Wandlungsmotivs noch zusätzlich unterstrichen.
Die Entstehungszeit 1917/1918 lässt erkennen, wie unmittelbar der Autor seine
Kriegs- und Revolutionserlebnisse in eine politisch-ethische ‘Sendungsabsicht’
transformiert hat. Durch religiöse Überhöhung versucht er seinen politischen
Ideen normative Verbindlichkeit zu geben.

Das Drama ist eine Abfolge von 13 “Bildern”, deren verbindendes Element
die Entwicklung der Hauptfigur Friedrich ist.5 Die gesamte Handlung ist auf
den Protagonisten zentriert und zeigt seinen Weg in symmetrischer Abfolge:
Sein Irrweg währt bis zur Wandlungsszene in der Dramenmitte und schlägt
dann um in einen zielstrebigen Heilsweg.6 Die Bilder sind aufgeteilt in Szenen
auf Vorder- und Hinterbühne, wobei letztere nach Tollers Regieanweisungen
“in innerlicher Traumferne gespielt zu denken” sind und als allegorische,
durch Verfremdung verallgemeinerte, die Haupthandlung derart kommentierende
Einblendungen verstanden werden können. Das gesamte Drama ist geprägt von
einem pathetisch-expressionistischen Sprachduktus.7

Es gibt keinen tragischen Konfliktaufbau im klassischen Sinn und die Instanz
des Gegenspielers fehlt völlig. Stattdessen ziehen sich zwei gegensätzliche
Prinzipien durch das Drama: Dem an mehreren Stellen als revolutionäre Kraft

4 Ernst Toller: Bemerkungen zu meinem Drama “Die Wandlung”. In: Der Freihafen. Blätter der
Hamburger Kammerspiele II. 1919. S. 145f. Zitiert nach GW II, S. 360-61.

5 [Schreiber, 1997], S. 63: “Mit der Übernahme des Stationendramas wird die spezifische
Erlebnisform der Moderne, in welcher die äußere Wirklichkeit nur in Ausschnitten und in Bezug
auf die Hauptfigur sichtbar und bedeutsam wird, diese aber seltsam entindividualisiert erscheint,
formal umgesetzt.”

6 Denkler spricht von einem “Protagonistendrama mit Passionsstruktur”. Siehe [Denkler, 1981],
S. 122.

7 Vgl. dazu insbesondere [Reimers, 2000], S. 47-48.

20



erwähnten “Geist”8 steht der in den Personalangaben genannte “Tod als Feind des
Geistes” entgegen, der in Gestalt verschiedener totenköpfig verfremdeter Figuren
auftritt und außerdem im allegorischen Vorspiel “Die Totenkaserne” (II/13f.) eine
vorausgreifende Kommentierung erfährt.9

Dem dramatischen Text vorangestellt ist die erwähnte lyrische
“Aufrüttelung” (II/7), die in schwülstig-pathetischen Versen zur visionären
Perspektivierung des Stückes beiträgt:

[Wir] hörten neben uns den Menschen schreien! [..] Europa troff, entblößt
von Sudel [..]. Ein Bruder, der den großen Willen in sich trug, [..] Der ballte
lodernd harten Ruf: Den Weg! [..] Du Dichter weise. (II/9)10

In lyrisch verbrämter Form wird hier die Leitgestalt des intellektuellen Künstlers
vorgezeichnet, der den Weg aus dem großen Grauen weisen wird. Die Autornorm,
die mit dem Stück propagiert werden soll, ist so in expliziter Weise dem als
ebensolcher intellektueller Künstler dargestellten Protagonisten beigegeben.11

3.3 Das in seiner Integrität bedrohte Subjekt

In der Ausgangssituation der ‘Wandlung’ artikuliert sich der Protagonist Friedrich
als verzweifelte, von innerlicher “Zerrissenheit” geplagte Figur (II/17). Seine
Unzufriedenheit tritt ausbruchsartig zum Vorschein, er überzieht seine Mutter
mit Vorwürfen und bringt die Krisis seiner Seelenlage geballt zum Ausdruck.
Er empfindet sich als ein “Ausgestoßner”, der in seiner Herkunftswelt keine
Zugehörigkeit verspürt. Die Szenerie spielt am Weihnachtsabend, der bei “denen
drüben” gefeiert wird, nicht aber in Friedrichs Familie. Dem christlichen
“Lichtmeer der Liebe” stehen “pestige Kellerhöhlen” entgegen, in denen sich
Friedrich gleichnishaft wähnt, da er seinem “großen Bruder”, dem heimatlosen
Ahasver zu folgen verurteilt sei. Der Verweis auf die Gestalt des zu ewiger
Wanderschaft verurteilten Juden ist zwar Indiz dafür, dass die “Ufer”, zwischen
denen sich Friedrich hin und her “taumeln” fühlt, durch die Grenze der
Glaubensgemeinschaft getrennt werden. Doch dieser Gegensatz wird sogleich

8 Der Begriff ist bei Toller im Sinne der Landauerschen Revolutionskonzeption zu verstehen, die
ausführlicher auf Seite 32 dargestellt wird.

9 Siehe dazu die eingehende Analyse dieses Prinzips ab Seite 26.
10 Das Zitat nimmt einige Auslassungen vor, um den Aspekt des Künstlers als Wegweiser prägnant

heraus zu stellen.
11 Schon hierin zeichnet sich Tollers Orientierung an Gustav Landauers Lehre von den “Geistigen”

ab, die die Kraft zur Menschheitsrevolution in sich tragen. Landauer in seinem ‘Aufruf zum
Sozialismus’: “Der Geist zieht sich in die Einzelnen zurück [..] , die sich in all ihrer Mächtigkeit
verzehren, die ohne Volk sind: vereinsamte Denker, Dichter und Künstler [..]”. Zitiert nach
[Rühle, 1973], S. 905.

21



erweitert durch weitere Befremdlichkeiten, die die “heimatlose” Lage Friedrichs
verallgemeinert darstellen: Den “wohlarrangierten Familienbildern aus gesitteten
Häusern” (II/18) gilt seine Abscheu ebenso wie der ignoranten Bürgerlichkeit
seiner Verwandten. Er will keinen “Brotberuf” ergreifen, sondern bildender
Künstler werden. Im verstorbenen Vater sieht er einen verlogenen Patriarchen,
der ihm seine “Jugend versperrt” habe. Der Gottesdienst, zu dem die Mutter ihn
drängt, ist in seinen Augen ein beengender “Leutedienst” vor einem Gott, der zum
“verknöcherten Richter” verfälscht worden sei (II/19).

Die Adressatin all dieser Beschwerden über die Unerträglichkeit der
verschiedenen Kontexte der Herkunftswelt ist die Mutter. Sie habe seine Seele
wie ein “nacktes Kind” ausgesetzt und ihn zum Hass statt zur Liebe erzogen.

Der Dialog, in dem die Mutter nur die Rolle einer Stichworte gebenden
Projektionsfläche für die “fiebernden” Tiraden ihres Sohnes einnimmt, zeigt
die völlige Distanzierung des Protagonisten von den sozialen Bindungen
seiner Herkunft: Die angestammte Religionsgemeinschaft wird genauso radikal
als Identifikationspunkt abgelehnt wie die Familie und deren soziale und
ökonomische Schichtzugehörigkeit. Die sittlichen Normen des bürgerlichen
Umfelds erscheinen in Friedrichs Repliken als ebenso marode und sinnentleert
wie die religiösen Handlungen des Gottesdienstes. Die religiöse Gemeinschaft
ist zur säkularisierten Schaubühne formaler Pflichterfüllung geworden, in der
“wirtschaftliches Fortkommen” wichtiger ist als das Heil der “Seele” (II/19).

Die Hauptfigur tritt hier als ein Subjekt auf, das sich von allen nur
herkunftsmäßig begründeten Bestimmungen seiner Existenz zu distanzieren
sucht, weil diese ihre normative und sinnspendende Kraft verloren haben.
In diesem Entäußerungsfieber zieht es sich sozusagen auf die abstrakteste
Form seiner Identität, seine “Seele”, zurück. Die dabei erfolgende Auflösung
angestammter Identifikationsschemata lässt sich analytisch durchaus mit dem von
Silvio Vietta vorgeschlagenen Begriff der “Ichdissoziation” beschreiben, mit dem
die “im Expressionismus zur Darstellung kommende grundlegende Strukturkrise
des modernen Subjekts” zusammengefasst wird. Mit Vietta gehe ich davon aus,
dass es diese Grundlagenkrise ist, die zu den “typischen expressionistischen
Aufbruchs- und Erneuerungsversuchen” geführt hat.12

Auch in der ‘Wandlung’ wird aus der Krise der handlungstragenden Figur
eine derartige Aufbruchsstimmung entwickelt: Um den Fokus der Selbstrettung
seiner Seele gruppieren sich bei Friedrich einige wenige positiv besetzte
Begleitmomente, die allesamt auf eine unbekannte, aber verheißungsvolle neue

12 [Vietta/Kemper, 1994], S. 186.

22



Bezugswelt verweisen: Da sind die “Lichter”, die bei den “Fremden” strahlen,
und “Milde und Güte und Liebe”, die bei ihnen “wächst” (II/19). Und schon bevor
er seine Mutter mit Vorwürfen überzog, hatte Friedrich zu sich gesagt:

Zu denen drüben gehöre ich. Einfacher Mensch, bereit zu beweisen.
Fort mit aller Zersplitterung. Nicht mehr länger stolz schützen, die ich
verachte. (II/17)

Die Einordnung in eine neue, selbst gewählte Gemeinschaft soll also das
Heilmittel gegen die innere “Zersplitterung” und “Zerrissenheit” darstellen. Damit
wird die Identitätskrise, die sich in Form von Abscheu gegen bestehende soziale
Eingliederungen artikuliert hat, in ein Bedürfnis nach neuer, höherwertiger
Gruppenzugehörigkeit transformiert.13

3.4 Das unbefriedigte Gemeinschaftsideal

Friedrichs Bedürfnis nach Gemeinschaft darf nicht mit dem Wunsch nach
Geselligkeit verwechselt werden. Nachdem er sich von seiner Mutter getrennt
hat und dabei etwas “entzwei” (II/19) gegangen ist, trifft er auf seinen “Freund”,
der zugleich der Bruder seiner Geliebten ist. Friedrich verhält sich abweisend
und zynisch – er will kein “Mitleid”, er “brauche niemand” – und setzt so
seine Abgrenzungshaltung auch auf dieser Ebene fort. Rein verbal gibt er seiner
Identitätskrise einen souveränen Anstrich: “Ich bin allein stark genug, ganz
allein.” (II/20).

Doch als der Freund erwähnt, dass man Freiwillige für “den Kampf gegen
die Wilden” suche, wird die Ausrichtung von Friedrichs Zugehörigkeitsidealen
offenbar. Begeistert stürzt er sich auf die Gelegenheit, die er als ein
Weihnachtsgeschenk des “Vaterlandes” bejubelt:

Nun kommt Befreiung aus dumpfer quälender Enge. Oh, der Kampf
wird uns alle einen . . . Die große Zeit wird uns alle zu Großen gebären
. . . Auferstehen wird der Geist [..] Nun kann ich meine Pflicht tun. Nun kann
ich beweisen, daß ich zu ihnen gehöre. (II/20-21)

Der nur vorübergehend auf sich selbst zurückgezogene Kritiker beengender
Zugehörigkeiten agiert hier in bezeichnender Weise ein Gemeinschaftsideal aus,
das den Wunsch nach “Befreiung” ausgerechnet durch dienstbare Eingliederung
in einen Kriegsapparat und tätige Erfüllung einer (selbst auserkorenen) “Pflicht”

13 Birgit Schreiber beschreibt dies auch als eine “Umdeutung” des Begriffs der Familie zur “Bruder-
und Schwesterfamilie”, die auf die “antizipierte Menschengemeinschaft der Zukunft” verweist.
Siehe [Schreiber, 1997], S. 74.

23



umsetzbar erscheinen lässt. Dass er durch diese Unterordnung Anteil an “Geist”,
“Größe” und “Schönheit” (II/21) erwerben zu können glaubt, zeigt, wie sehr ihm
die Welt des Vaterlandes zur Projektionsfläche von Erlösungswünschen geworden
ist.

Der “Suchende” befindet sich hier im Stadium der Ablösung und des
Aufbruchs vom Hergebrachten, ohne bereits eine tragfähige Selbstkonzeption
entwickelt zu haben. Das Identitätsdefizit soll aufgefüllt werden durch
Unterordnung unter die Sinngebung einer Gemeinschaft, die “Einheit”
und Seelenreinigung herzustellen verspricht. Die Eigenleistung des Subjekts
beschränkt sich darauf, seinen Subjektstatus an diese übergeordnete Instanz
abzutreten und sich in eben dieser funktionalen Subsumtion “beweisen” (II/21)
zu wollen.

Es zeigt sich hierin das Leitmotiv der Einheit und Ganzheit in sinngebender
Gemeinschaft, das im Verlauf des Dramas in der (fehlgeleiteten) Variante
des kriegerischen Nationalismus vorgeführt und später zum Ideal der
Menschheitsgemeinschaft generalisiert wird. Die visionsartigen Darstellungen
dieses Motivs sind in der ‘Wandlung’ durchgängig vom Aspekt der
allumfassenden “Liebe” begleitet.

Ernst Toller hat in Friedrichs Kriegsbegeisterung und Einheitsträumen
zweifellos ein gutes Stück jener Verbrüderungshoffnungen gestaltet, die er selbst
bei Beginn des ersten Weltkriegs verspürte:

Der Kaiser kennt keine Parteien mehr [..] das Land keine Rassen mehr, alle
sprechen eine Sprache, alle verteidigen eine Mutter, Deutschland. (IV/50)14

In der ‘Wandlung’ ist das Gemeinschaftsideal als Verbindung von
Zugehörigkeitswünschen und der Sehnsucht nach Seelenheil und umfassender
Liebe gekennzeichnet.15 Mit dieser Wunschvorstellung kontrastieren Friedrichs
aggressives Verhalten, die rigorose Kritik an der schockierten Mutter, seine
verletzenden Vorwürfen und zynischen Provokationen. In der emphatischen
Verknüpfung von Kriegsbeginn und “Abend der Liebe” (II/21) konzentriert sich
die verklärte Dissonanz der initialen Aufbruchsszene.16

14 Laut Walter Sokel bedeutete für Ernst Toller “der Krieg doch die heißersehnte Erlösung aus seiner
Isolation als Jude, Erlösung vor allem aus seiner Isolation als Mensch, der unverstanden und
vereinzelt als funktionsloses Atom im modernen Gesellschaftsmechanismus suchend irrte.”. Siehe
[Sokel, 1981], S. 25.

15 Zur Verknüpfung von Nation und Religion vgl. [Schreiber, 1997], S. 85.
16 Vgl. [Benson, 1987], S. 38: “Toller hat für diese Szene bewusst die Zeit der Weihnacht, Symbol

für Friede und Versöhnung, gewählt, um Friedrichs Fehlentscheidung zu betonen.”

24



3.5 Die kriegführende Nation als inhumane Gemeinschaftsfiktion

Im zweiten bis sechsten Bild des Dramas wird Friedrichs Teilnahme am Krieg
und dessen Leidhaftigkeit, Einförmigkeit und unerbittliche Systematik gezeigt.
Friedrichs Integrationswille wird zunehmend als Irrweg vorgeführt, indem die
Defizite seines Vaterlands-Ideals aufgedeckt werden.

So ist schon das zweite Bild eine “traumferne” Momentaufnahme der
qualvollen, wie endlos empfundenen Kreisläufe des Soldatenlebens und -sterbens.
Die namenlosen Insassen eines militärischen Transportzuges, einer davon
totenköpfig, ein anderer mit dem “Antlitz Friedrichs”, verwünschen, dass sie
überhaupt geboren wurden und nun als “ewig geängstigte Kinder” “ewig
fahren” und “ewig verwesen” müssen (II/21-22). Unmittelbar nach dem
euphorischen Aufbruch Friedrichs wird so ein düsterer Kontrapunkt zu seiner
Kriegsbegeisterung gesetzt.

Im dritten Bild, das wieder Teil der eigentlichen Handlungssequenz ist, wird
Friedrichs Ideal von der “einenden” Kraft des Kampfes explizit angegriffen:
Anderen Soldaten ist klar, dass die Gemeinschaft namens “Vaterland” durch
Ausbeutung und Machtunterschiede gekennzeichnet ist. Sie verhöhnen Friedrichs
Integrationshoffnungen,17 worauf er nur mit trotzigen Bekenntnissen seines
Heldenmuts reagieren kann.18

In der Vaterlandskritik, die in dieser Szene laut wird, werden ex negativo
konstitutive Merkmale des Gemeinschaftsideals der Autornorm thematisiert:
Sie soll keine inneren Gegensätze aufweisen, darf nicht durch Ungleichheit
oder gar Ausnutzungsverhältnisse verfälscht sein und muss den gutwilligen,
tätigen Mitstreiter ohne Ansehen der Herkunft in sich aufnehmen. Es zeichnet
sich ab, dass die nationale Gemeinschaft (auch als Kampfgemeinschaft) diese
Eigenschaften nicht aufweist und “der Krieg nicht die Überwindung von Klassen-
und Gruppengegensätzen, sondern ihren Fortbestand bedeutet”19.

Das fünfte Bild zeigt Friedrich als Kranken im Lazarett. In Fieberträumen
phantasiert er die Fortsetzung seiner wandernden Suche nach Identität, nach
“steinigen Gipfeln”, die er aber vor lauter “Wüste” nicht erreichen könne (II/28).
Im Traum erscheint ihm auch wieder die Ahasver-Gestalt, doch mit ihm
will Friedrich nicht mehr wandern. Die Szene ist durchdrungen von einer
Kreuz-Symbolik, die die Verkehrung christlicher Ethik im Kriegskontext zur

17 GW II, S. 24: “Und wenn du tausendmal in unseren Reihen kämpfst, darum bleibst du doch der
Fremde.”

18 Birgit Schreiber sieht darin, “den paradoxen Versuch, durch Hervorhebung und Auszeichnung [..]
‘Gleichheit’ unter Beweis zu stellen”. Siehe [Schreiber, 1997], S. 26.

19 [Rothstein, 1987], S. 51.

25



Geltung bringen soll: Die Lazarettschwester, die das rote Kreuz trägt, wird von
Friedrich mit der “Mutter Gottes” in Verbindung gebracht. Er glaubt, dass sie
als “Kreuzträgerin, Verkünderin der Liebe” alle Kranken und auch die Feinde
“draußen” heilen müsste, und ist enttäuscht, dass sie sich stattdessen über eine
Siegesmeldung freut, derzufolge der Feind “zehntausend Tote” zu beklagen
habe (II/29). Friedrich selbst erhält als “Held” von einem Offizier für seinen
Einsatz “das Kreuz” als Auszeichnung und zugleich “Bürgerrechte”20: “Sieg
stürmt ins Land, Sie gehören zu den Siegern.” Doch Friedrich ist verunsichert:

Durch zehntausend Tote gehöre ich zu ihnen. [..] Ist das Befreiung? Ist das
die große Zeit? Sind das die großen Menschen? (II/29)

Das Ziel, in die Gemeinschaft des Vaterlandes aufgenommen zu werden, ist
erreicht. Doch die Sinnhaftigkeit und ‘Größe’ der todbringenden Veranstaltung
steht in Frage. Die von Friedrich hergestellte Überblendung von Krieg und
christlicher Liebe, die in der Aufbruchsszene am Dramenbeginn als positive
Perspektivierung seiner Eingliederungsbestrebungen ihren Anfang nahm, ist
angesichts von Tod und Zerstörung nicht mehr haltbar. Dem Wunschbild von
der Neugeburt als “großer Mensch”21, dessen innere “Zerrissenheit” durch
Beteiligung am “einenden” Kampf aufgehoben werden sollte, steht die Blutigkeit
seiner Zugehörigkeitsbeweise entgegen, die jedes heilspendende Kreuz gleichsam
rot färben.

3.6 Der Tod als Feind des Geistes

Es wurde bereits erwähnt, dass in den Personalangaben des Dramas der “Tod als
Feind des Geistes” aufgeführt wird, der in Gestalt verschiedener totenköpfiger
Figuren auftritt. Mit der Analyse dieses allegorischen Prinzips soll im Folgenden
ein zentraler konzeptioneller Antagonismus des Dramas herausgearbeitet werden,
der die bereits dargestellte Kritik der vaterländischen Kampfgemeinschaft in einen
systematischen Zusammenhang stellt.

Im allegorischen Vorspiel “Die Totenkaserne” tritt der Tod in einer
Doppelrolle auf: Der “Kriegstod” führt dem Kollegen “Friedenstod” sein
strammes Regiment über die nach militärischem Rang geordneten Kriegstoten vor
und lässt Skelette von einfachen Soldaten – die “schlichten Nummern” – unter
Aufsicht von toten Offizieren exerzieren (II/13). Den Friedenstod kann dieses

20 Vgl. [Schreiber, 1997], S. 88: “Der Erwerb der Bürgerrechte gestaltet sich formal identisch mit
dem Eintritt in eine Religionsgemeinschaft.” Dies ergibt sich für Schreiber aus der religiösen
Konnotation des überreichten Kreuzes.

21 Vgl. (II/21): “Die große Zeit wird uns alle zu Großen gebären.”

26



“ordnende Prinzip” (II/14) nur vorübergehend beeindrucken. Er erkennt, dass
die Ordnung bloß das übernommene System des Krieges ist, und verhöhnt die
Unterwürfigkeit des Kollegen:

Vor mir ist jeder gleich. Doch Ihr Prinzip ist nicht von unsrer Welt. Der Krieg
hat Sie geschlagen. (II/15)

Der Tod wird damit qualitativ charakterisiert: In seiner eigentlichen Form, dem
Friedenstod, gilt er als nivellierender, geradezu gerechter Weg ins Jenseits, der
sich nicht durch die “Vorurteile” und unmenschlichen “Ordnungen” des Diesseits
manipulieren lässt: Vor ihm ist jeder gleich. Der Kriegstod wirkt dagegen als
lächerlicher “Tod von heute”, der seine Souveränität an das “Kriegssystem”
abgetreten hat (II/15-16).

Der Topos vom Tod als Eintritt in ein nivellierendes Jenseits, in dem
diesseitige Unterschiede und Gegensätze aufgehoben sind, wird in einem
der “traumfernen” Bilder, die Friedrichs Fronterlebnisse umranken, praktisch
illustriert: In einem tanzenden Reigen finden sich Skelette von Kriegstoten
zusammen, die “nicht mehr Freund und Feind” sondern nun “alle gleich”
sind (II/26). In ihre Mitte nehmen sie ein zu Tode geschändetes Mädchen auf,
denn “aus ist’s mit der Scham” (II/27) in dieser tanzenden Gemeinschaft von
Geschändeten. Die hier einträchtig tanzenden Toten sind dem Kriegssystem
entronnen. Sie feiern eine Gleichheit, die in der Logik des Dramas als Idylle gelten
könnte, wenn sie nicht dem Tod zu verdanken wäre.

Dass der Tod aber nur die schlechte Erlösungsoption eines inhumanen
Diesseits ist, wird in einer weiteren “traumartigen” Szene unterstrichen.
Sie zeigt “die Krüppel” in einer militärischen Bettenstation. Ein
totenköpfiger Medizin-Professor lässt seine “Musterexemplare” im Stechschritt
aufmarschieren (II/30): Mit mechanischen Gliedmaßen ausgestattete menschliche
“Fleischrümpfe”, die durch die Medizintechnik wieder Befehlen gehorchen und
sogar Nachwuchs zeugen können, werden von ihm stolz als wissenschaftliche
Errungenschaften vorgeführt:

Wir Vertreter der Synthese, / Die Rüstungsindustrie geht analytisch vor – /
Die Herren Chemiker und Ingenieure / Sie mögen ruhig Waffen schmieden
/ Und unerhörte Gase fabrizieren, / Wir halten mit. (II/30)

Die Demonstration wird unterbrochen, als ein “Hörer” mit dem “Antlitz
Friedrichs” in Ohnmacht fällt (II/31). Die technische Vorführung des
Menschenmaterials wird dann abgelöst durch einen Reigen der Qual, einen
“Mischchor” (II/32) der bettlägerigen Schwerstverletzten, die sich als Gefangene

27



ihrer zerstörten Körper artikulieren. Ein Pfarrer, der ebenfalls das “Antlitz
Friedrichs” (II/33) trägt, verliert vor diesem Elend seinen Glauben und
sinkt in sich zusammen. Genauso ergeht es einer Gruppe Schwestern, deren
heilungswillige “Nächstenliebe” von den nach Sterbehilfe verlangenden Krüppeln
als “Flickwerk” (II/34) abgelehnt wird.22

Der Tod ist hier der ersehnte Ausweg, neben dem das Angebot
religiös motivierter Heilung zur Kompensationslüge verkommt und – mit
dem “Antlitz Friedrichs” – ohnmächtig zusammenbricht. Die Gestalt des
totenköpfigen Professors verkörpert den “Tod als Feind des Geistes”, indem
er für ein mit wissenschaftlicher Präzision arbeitendes System kriegsmäßiger
Funktionalisierung steht, das seinem Menschenmaterial den Subjektstatus nicht
nur ideell, sondern ganz konkret physisch entzieht und damit Todeswünsche als
Erlösungshoffnungen produziert. Es wird damit gezeigt, dass die kriegführende
Nationalgemeinschaft den von Friedrich eigentlich angestrebten Idealen von
Gleichheit, Liebe, innerer Erlösung und Seelenheil nur eine armselige Perspektive
bieten kann – nämlich den Tod.

In der Logik der Autornorm ist der verbrüdernde, revolutionäre “Geist” als die
wahre Kraft der Erlösung vorgesehen. Der Tod ist “Feind des Geistes”, wenn er
– in Verdrehung der Heilsidee des Autors - zum Träger dieser Erlösungsfunktion
gemacht wird. Das Kriegssystems ist im Sinne dieser Erlösungsalternativen das
System des Todes, das den potentiellen “Geist” des Protagonisten blockiert und
damit die – von Toller gemäß der Revolutionsauffassung Gustav Landauers
verstandene – intersubjektive Kraft, die wahre Gemeinschaft herzustellen vermag,
an ihrer Entfaltung hindert.

Der als Akteur des Todessystems dargestellte Wissenschaftler repräsentiert
aus dieser Perspektive die pervertierte Anwendung geistigen Potentials in
Form einer naturwissenschaftlich-technischen Intelligenz, die sich der Sphäre
der staatlichen Macht unterordnet. Die kulturkritische Norm menschengemäßer
Anwendung des “Geistes” impliziert somit auch eine spezifische Frontstellung
gegenüber Wissenschaft und Technik.

Die Befreiung Friedrichs aus dem System des Todes und die Lösung seines
“Geistes” aus der Unterordnung unter die Macht ist die logische Verlaufsform, in
der dieser zentrale Antagonismus der ‘Wandlung’ aufgelöst wird.

22 [Bebendorf, 1990], S. 42: “So werden Glaube und Karitas als wertlose Prinzipien verabschiedet.”

28



3.7 Menschlichkeit als Offenbarung

Während der erste Teil des Dramas die fortgesetzte Sinnkrise Friedrichs
auf seinem vaterländischen Irrweg bebildert, ist im Mittelteil die eigentliche
‘Wandlung’ dargestellt. Der Protagonist – nach dem Krieg als schaffender
Künstler tätig – wird zum Messias im Sinne der Verkündungsabsicht des Autors
gemacht. Die endgültige Abkehr vom “Vaterland” wird im siebten Bild durch
zwei letzte desillusionierende Begegnungen besiegelt: Friedrichs Geliebte sagt
sich von ihm los, weil er aufgrund seiner Herkunft für ihren Vater inakzeptabel
ist und sie ihre zu erbende “Scholle” (II/36) nicht aufgeben will. Eine hausierende
Kriegsinvalidin, die ihren verkrüppelten Mann wie halb geschlachtetes “Vieh” mit
sich führen muss, macht schließlich klar, dass das “Vaterland” nur ein Deckmantel
sei für die Kriegstreiberei von “Reichen, die prassen” (II/38) und sich des Segens
der “Kupplerin Kirche” (II/39) bedienen. Die Zerstörung des diskreditierten Ideals
findet statt als konkretes Zertrümmern eines “Symbol[s] [..] des siegreichen
Vaterlandes” (II/35), das Friedrich in seinem Bildhauer-Atelier bearbeitet hatte.

Ohne Vorgabe eines höheren Lebenssinns ist Friedrich wieder identitätslos
und kann die innere Zerrissenheit nicht bewältigen. Seinen Selbstmord kann
nur ein deus ex machina verhindern. “Die Schwester” ist jene Mittlerfigur, die
Friedrich den rechten Weg zeigt. In konsequenter Generalisierung des abstrakten
Gemeinschaftsideals, das sich in Friedrichs Suche schon andeutete, weist sie
ihm einen Weg “hinauf”, der “auch zur Mutter” und “auch zu deinem Land”
führt (II/40) – also die Welt der persönlichen Herkunft und des (neutralisierten)
Vaterlandes mit einzuschließen verspricht. In einer Gleichsetzungskette wird die
Richtung des Weges bestimmt: Friedrich soll sich “zu Gott” bewegen, der “Geist
und Liebe und Kraft ist” und “in der Menschheit lebt”. Deswegen soll er “zu den
Menschen” gehen. Dem innerlich verzweifelten, “heimatlosen” Subjekt wird die
Hinwendung zu den Mitmenschen als universeller Weg empfohlen, der “isolierte
Held kann nur durch die Erlösung der ganzen Welt seine eigene erwirken”.23

Die Bestimmung des rechten Weges nimmt so die reine humanitas zur
Richtschnur und basiert auf dem Glauben an eine urtümliche, göttliche Kraft,
die jedem Menschen innewohnt und nur geweckt werden muss. Dies ist das
Credo des expressionistischen ‘O Mensch’–Kultes und artverwandter Theorien
wie dem bereits erwähnten Sozialismusverständnis Gustav Landauers. Es ist
dieser Glaube an ein verschüttetes, eigentliches ‘Wesen’ des Menschen, das
die expressionistischen Visionen vom ‘Neuen Menschen’ nährte, der durch
“Wiedergeburt” und “Erweckung” zu schaffen sei. Die spezifisch messianische

23 [Sokel, 1981], S. 26.

29



Form dieser Erweckungsideologie, die in der ‘Wandlung’ entwickelt wird,
unterscheidet zwischen den wenigen ‘Geistigen’, die das Potential zum Erwecker
in sich tragen, und dem großen Rest der Menschheit, der innerlich unbewusst auf
die Erlösung wartet. Der Protagonist der Wandlung ist insofern ein besonderer
Fall, als er sozusagen über Umwege zur messianischen Gestalt wird und selbst
erst einen aufwendigen Weg der Läuterung durchlaufen muss, der ihn von den
Fehlern seines Irrweges reinigt und seine Wiedergeburt als wahrer Mensch sicher
stellt. So lautet der Hinweis der Schwester: “Wer zu den Menschen gehen will,
muss erst in sich den Menschen finden.” (II/40).

Die Abstraktion der reinen Menschlichkeit ist eine Formel, die die individuell
zu leistende Aufgabe der Identitätsbildung moderner Subjekte verwirft, indem
die gesellschaftliche Ausdifferenzierung inklusive aller Formen ökonomischer,
politischer und funktionaler Relationierung der sozialen Teilsysteme ideell
zurückgenommen wird. Das Problem sozialer Isolation hebt sich in dieser
Abstraktion auf, man ist “allein, und doch mit allen” (II/40). Scheinbare normative
Autonomie erhält das Subjekt, das “selber Angeklagter, selber Richter” sein soll,
durch Zusprechung einer inneren Kraft, die nicht begründet, sondern (primär den
Künstlern) als mystische ‘Gabe’ zugewiesen wird.

Für die qualitative Füllung dieser begrifflichen und ideologischen Hülse
ergeben sich in der zweiten Hälfte des Dramas noch gewisse Hinweise und
Ausdeutungen. Im Kern bleibt es aber bei der Fokussierung auf das vage Konzept
der reinen Menschlichkeit. Der Reinigung des fehlerhaften Führer-Subjekts folgt
der Vollzug der messianischen Verkündungsrevolution.

3.8 Religiöse Anleihen des Menschheitsmythos

Die Transformation Friedrichs zur Messiasfigur wird in Traumszenen dargestellt,
die den Menschheitsmythos mit christlichen Motiven anreichern. Seine
“Wiedergeburt” ist eine Kombination aus ‘Selbstkreuzigung’, lichtumstrahlter
Kindsgeburt und Auferstehung (II/43-46). Die christliche Passionsgeschichte
wird dabei zum vorbildlichen Rezept aktiver Selbstreinigung modifiziert:
“Nicht Römer schlugen ihn ans Kreuz / Er kreuzigte sich selbst.” (II/44)24.
So wird Friedrichs Auslöschung seines alten, verfälschten Ichs motiviert,
dessen “Schmach” er nach seiner Selbstkreuzigung und Auferstehung “wie
Dornenkronen” ablegen kann (II/46). Sein Verhalten stilisiert ihn fortan zum
weltlichen Messias: Mit gütiger, selbstloser Liebe behandelt er alle, die ihm

24 [Reimers, 2000], S. 50: “Christus wird nicht verstanden als der Sohn Gottes, sondern als Mensch,
der durch seinen Opfertod Verantwortung übernimmt.”

30



begegnen. Sein “Mitleid” lässt “Kranke” aus Wahnphantasien “erwachen” (II/56).
Seine friedliche Gleichbehandlung gilt denen, die ihn zu “hassen” (II/53)
glauben, ebenso wie verschiedenen Frauengestalten, die seinen Körper statt seiner
“Güte” (II/57) begehren.25

Die inspirierte Stellung der Messiasgestalt zeigt sich in seinem Wissen um
die Zukunft, der magisch mitreißenden Kraft seiner Rede und der Fähigkeit, die
Lage der Menschheit überindividuell zu erfassen: “Ihr Brüder und Schwestern:
Keinen von euch kenne ich und doch weiß ich um euch alle.” (II/58). Die visionäre
Predigt des “Führer[s]” eröffnet seinen Zuhörern im kultisch totalisierten
Gemeinschaftsideal das Tor zur einenden “Menschheitskathedrale” (II/51).

Der Grund für diese pseudoreligiöse Überhöhung ergibt sich aus dem
Grundthema des Dramas. Was in der ‘Wandlung’ als Problemkomplex der
“Zerrissenheit”, “Heimatlosigkeit” und Sinnsuche gestaltet wird und im
universellen Menschheitsideal seine Heilslehre und Erlösungsperspektive erhält,
ist implizit ein Bewältigungsversuch von säkularen ‘Auflösungsprozessen’.
Die Ungewissheit, wie “der Mensch” trotz der empfundenen Säkularisierung
und Funktionalisierung der angestammten Religionsysteme sein Seelenheil im
Diesseits erlangen kann, evoziert ein Bedürfnis nach (neu zu schaffender)
Verbindlichkeit und Totalität. “Der Mensch”, also eigentlich das all seinen
individuellen Bestimmungen entledigte moderne Subjekt, wird aus diesem
Bedürfnis heraus zum neuen Heiligtum erhoben. Weil damit die Wiedererlangung
einer ganzheitlichen Weltsicht angestrebt ist und am Prinzip der Totalität
festgehalten wird, kann der Glaube an die dem Menschen innewohnenden
Selbstheilungskräfte gar nicht zur Selbstreflexion und subjektautonomen
Identitätsbildung unter Anerkennung der Pluralität der modernen Welt führen.
Die postulierte Gleichheit aller Menschen unter gleichzeitiger Hervorhebung
gewissser begabter Priestergestalten wird vage aus inneren Urzuständen
hergeleitet. Das Dilemma der menschelnden Heilslehre liegt somit darin, dass sie
ihren universellen Verbindlichkeitanspruch nicht aus explizierender Begründung
beziehen kann und deswegen dem Bestand der religiösen Tradition doch gewisse
mystische Extrakte und Analogien ‘abzapfen’ muss, um nicht völlig unvermittelt
daher zu kommen.

25 Vgl. auch (II/52): “FRIEDRICH: Ich will nicht deine Umarmung. Gab ich jedem Recht auf meinen
Körper? [..] Armes Weib! Ungelöste.” [Kim, 1998], S. 81, kommentiert: “Die an ein Individuum
gerichtete erotische Liebe ist ein Hindernis dafür, die Freiheit, d. h. den Geist, zu erlangen.”

31



3.9 Menschlichkeitskult und Revolution

Friedrichs Heilsweg, den die zweite Dramenhälfte zeigt, vollzieht sich als
eine Annäherung an die Welt des (proletarischen) “Volkes” (II/58). Als
“Schlafbursche” (II/41) bei einer Arbeiterfamilie zeigt er letzte Zeichen von
Egoismus, wird dann zur selbstreinigenden “Arbeit” in die “große Fabrik”
geführt (II/42,43) und kennt als auferstandener “Wanderer” schließlich den
“Weg zur Arbeitsstätte” (II/46). Die anvisierte Sphäre des Dialogs mit den
Massen wird in Versammlungsszenen und tableauartigen Begegnungssequenzen
dargestellt, in denen der Wissende zu den Menschen spricht. Das grundlegende
Thema ist das Leiden des Volkes, sein Hunger und seine Irreführung. Die
herrschenden Kräfte der Gesellschaft – Kriegsveteranen, Wissenschaft und
Kirche – treten in Gestalt hohler Phrasendrescher auf, die die Bedürfnisse des
Volkes unterdrücken. Friedrich ist dagegen der bemühte, mitfühlende Vertreter
der wahren Volksfürsorge, sein revolutionäres Prinzip ist die verbrüdernde
Einfühlung.

Die religiösen Konnotationen des Menschlichkeitskultes, die im Seelenheil
ihren Fokus haben, überlagern dabei politische und soziale Stellungnahmen der
Führergestalt. In den Szenarien des Dialogs zwischen Volk und Messias gibt es
nur Leidende oder (falsche) Verführer, die von der visionären Kraft Friedrichs
erleuchtet bzw. in ihre Schranken verwiesen werden.

Die Mechanik der revolutionären Entwicklung bricht sich rhetorisch Bahn.
Die Versprühung von “Geist” verläuft als verbalisierte Anteilnahme des Führers
am lauschenden Publikum. Das zugrundeliegende Schema ist Gustav Landauers
Erweckungssozialismus:

Der Einzelne, über den es [das Ideal] wie eine Erleuchtung kam, sucht
sich Gefährten [..] Geist ist Gemeingeist. [..] ist Menschenbund. [..] Aus
den Herzen der Einzelnen bricht dieses unbändige Verlangen in gleicher, in
geeinter Weise heraus; und so wird die Wirklichkeit des Neuen geschaffen
[..]26

In dieser Weise verläuft die finale Szene kollektiven revolutionären Aufbruchs.
Friedrichs Rede bringt dem Volk die Erkenntnis: “Daß wir es vergaßen! Wir
sind doch Menschen!” (II/60). Die soziale Revolution, die Ausweg aus einer
Welt des Elends sein will, dessen strukturelle Merkmale nur gleichnishaft und

26 Gustav Landauer, “Aufruf zum Sozialismus” (1911), zitiert nach [Rühle, 1973], S. 904-905.
Fritton merkt an, das “Wechselverhältnis zwischen Geist und Gesellschaft [bleibe] bei Toller
wie bei Landauer im mystischen Dunkel”. Allerdings habe Toller konkretere politische
Aussagen Landauers wohl nicht zur Kenntnis genommen, so z. B. dessen Konzept revolutionärer
Landeroberung. Siehe [Fritton, 1986], S. 137 und 141.

32



wie zur Illustration angesprochen werden, ist alles andere als Klassenkampf. Ein
Volksredner, der das Volk zum gewalttätigen Aufstand anstacheln wollte, wird
von Friedrich als verlogener Aufhetzer enttarnt, der im Volk die “Masse”, aber
nicht den “Menschen” sehe. Die Revolution funktioniert in der ‘Wandlung’ als
Verbrüderungskult, der keine politischen Gegner kennt:

Geht hin zu den Reichen und zeigt ihnen ihr Herz, das ein Schutthaufen
ward. Doch seid gütig zu ihnen, denn auch sie sind Arme, Verirrte. (II/61)

Materielle Mängel und Schrecken der zu ändernden Welt werden von Friedrich
nur mit wenigen, verstreuten Formulierungen benannt: Neben “Armut und
Elend” (II/50) in den “Abfallgruben verpesteter Städte” (II/55) ist die Rede
von “gewaltigen Maschinen” und “Eisenhäusern, von Rost zerfressen” (II/59),
die die Menschen einengen. Doch eine differenzierte Kritik gesellschaftlicher
Verhältnisse ist damit nicht gemeint. Die Defizite der Welt kommen in der
Perspektive der ‘Wandlung’ stets nur als vergessene, verlorene Menschlichkeit in
den Blick.27

3.10 Zusammenfassung und Würdigung

Wie gezeigt werden konnte, ist Tollers ‘Wandlung’ als propagandistische Antwort
auf individuelle Identitätskrisen und Sinnverluste konzipiert, die die Isolation
des Einzelnen zusammen mit dem Elend der Welt aufzulösen verspricht. Die
krisenhaften Erfahrungen des exemplarischen Subjekts sind als die typisch
modernen Auflösungserscheinungen der normativen Verbindlichkeit von sozialen
Herkunftskontexten dargestellt. Der aus der Säkularisierungstendenz entstehende
Wertverlust der religiösen Sphäre wird als Ursache für ein unbefriedigtes
Bedürfnis nach Seelenheil ausgestaltet. Die Orientierungsdefizite des auf sich
selbst verwiesenen Subjekts sind im strukturgebenden Bild der Sinnsuche das
wesentliche Movens der Dramenhandlung.

In der Ausgangsszene des Dramas wird dieser Problemkomplex bereits
vollständig exponiert. Die Lösungskonzeption des Stückes, die explizit als
Autornorm gekennzeichnet ist, wird über die Demonstration einer falschen
Alternative vorbereitet: In der kriegführenden Nationalgemeinschaft ist Erlösung
und Seelenfrieden nur im Tod vorgesehen. Der Zweischritt des Dramas lässt der

27 Tatsächlich hat das ‘richtige’ Bewusstsein für Friedrich sogar Vorrang vor der leiblichen
Zufriedenstellung. Siehe (II/50): “Ich aber will, daß ihr den Glauben an den Menschen habt, ehe
ihr marschiert. Ich aber will, daß ihr Not leidet, so ihr ihn nicht besitzt.” Vgl. [Reimers, 2000],
S. 49: “Im Vordergrund steht nicht die Beseitigung materiellen Elends, sondern die Erweckung
von Menschlichkeit.”

33



Entlarvung des Falschen die Verkündung des Wahren folgen und entwickelt seine
Heilslehre als praktizierte Vision.

Die Auseinandersetzung mit moderner Welt ist in der ‘Wandlung’ eine
Leidensbewältigung doppelter Art: Den inneren Kern bilden Seelenprobleme
von Mensch und Mitmenschen, das äußere Szenario ist Kriegshorror und
Volkshunger.28 Die Kritik dieser nationalistischen Inhumanitäten bereitet das Feld
für die Offenbarungen des Menschheitskults.

3.10.1 Kritik nationalistischer Inhumanität

Die Welt, die Toller in seiner ‘Wandlung’ verarbeitete, war nur bedingt “modern”
geprägt. Zwar sind die sozialgeschichtlichen Prozesse der Modernisierung zu
Beginn des 19. Jahrhunderts in vollem Gange, doch das politische System
und die vorherrschenden mentalen und normativen Strukturen müssen wohl als
konservativ und autoritär bezeichnet werden. Die Absolutheit nationalistischer
Kriegslogik reduzierte darüber hinaus die “Autonomie” gesellschaftlicher
Teilsysteme auf ein funktionales Minimum. Im Kriegszustand muss insgesamt
von einer stärkeren normativen Verbindlichkeit der nationalen Ideologie
augegangen werden als in den ‘pluralistischeren’ Friedenszeiten.

Tollers in der ‘Wandlung’ ausgestaltete Kriegskritik setzt zwar gerade
nicht an dieser “Antimodernität” des Vaterlandsgedanken an, doch es muss
gewürdigt werden, dass seine Verbrüderungsvisionen den zeitgenössischen
Kampfesideologien ihr Humanitätsdefizit energisch vorhielt:

Man muss sich das Zeitkolorit vergegenwärtigen, muss sich das
Vorherrschen der chauvinistisch-rassistischen Denkformen nicht nur in
Deutschland, sondern auch in den Nachbarlänern vor Augen halten, um das
objektiv Revolutionäre einer Denkform würdigen zu können, die auf die
Gemeinsamkeit der Menschen und ihre friedliche Koexistenz pochte.29

Auch die Funktionalisierung von Religion und Wissenschaft unter dem Regiment
von Militär und Obrigkeit wird in der ‘Wandlung’ treffend, wenn auch
holzschnittartig, kritisiert.30 Es ist allerdings stets die Perspektive der eigentlichen

28 Vgl. [Bütow, 1975], S. 66: “Nach ihrer dramaturgischen Funktion beschränken sich der Krieg und
das soziale Elend darauf, Quellen des Leids zu sein, die ihrerseits nach irgendwelchen Ursachen
nicht befragt werden.”

29 [Vietta/Kemper, 1994], S. 201. Nach Ansicht Silvio Viettas ist die ästhetische Moderne insgesamt
durch einen “weltbürgerlichen” Zug gekennzeichnet, der einer “zunehmenden Nationalisierung
und Totalisierung der Macht” entgegen wirke. Siehe [Vietta, 1998], S. 546.

30 In der Darstellung der Frontereignisse wird z. B. die kompensatorisch-funktionale Rolle der
Lazarettschwestern und Militärpfarrer heraus gestellt und im sechsten Bild die “komplementäre”
Ergänzung von Medizintechnik und Rüstungsindustrie sarkastisch gezeichnet.

34



Verpflichtung für das (innere) Menschenheil, aus der heraus die Akteure des
Christentums, der Medizin und der akademischen Sphäre in ein schlechtes
Licht geraten. Kernpunkt der Diskreditierung des Kriegssystems ist seine falsche
Erlösungsoption: “Der Tod als Feind des Geistes” befördert leidende Menschen
ins Jenseits und steht als ein “das Individuum wie die Gesamtkultur zerstörender
Prozeß”31 der Erweckung und Verbrüderung im Diesseits diametral entgegen.

In den Versammlungsszenen sind die Figuren, die die Führungsschicht
der Nation repräsentieren, rücksichtslos und ignorant dargestellt. Ein Professor
betont, die Wissenschaft sei stolze “Dienerin unseres Staates” (II/47), ein Pfarrer
preist Gott als “Herr[n] der Heerscharen” (II/48) und beide empfehlen dem
Volk, seinen Hunger weniger wichtig zu nehmen. Das Volk ist dagegen allein
durch das Merkmal des Leidens charakterisiert. In Tollers negativem, kritisierten
Schema vom “Vaterland” füllen die Menschen nur die Rolle der leidenden Masse
aus, sie sind Material, sind “Vieh”. Die simple Gegenüberstellung dokumentiert
eine Führer-Volk-Vorstellung, die auch in den Szenen des Erweckungsvorgangs
erhalten bleibt und dort die besondere Rolle des wissenden Intellektuellen sichert.

Tollers Kritik des vaterländischen Systems läuft letztlich darauf hinaus, dass
es seine Einheitsversprechen nicht einlöse und als einende Totalität untauglich
sei. Sowohl der Nationalismus als auch der Menschheitsglaube verkörpern ein
Konzept der gesellschaftlichen Ganzheit, das Pluralismus und Subjektautonomie
negiert und Führerfiguren exponiert. Tollers Kritik gilt lediglich der falschen
Ausfüllung dieser Grundprinzips. Die Gemeinschaftsidee wird bei ihm als Ideal
aufgenommen und durch Abstraktion von Gruppenunterschieden generalisiert.

3.10.2 Die Totalität des Menschheitskultes

Der expressionistische Menschheitskult im Stil der ‘Wandlung’ ist in der
Forschung ausgiebig kritisiert worden. Bemängelt wurden unter anderem das
hohle Pathos, die überzogenen sprachlichen Mittel und die Unglaubwürdigkeit
der Erweckungsszenen.32 Dabei wurde leider selten darauf eingegangen,
welche Funktion der Verbrüderungsglaube im Sinne einer Bewältigung
der gesellschaftlichen Entwicklungen erfüllte und was ihn für eine ganze
Generation von expressionistischen Literaten (vorübergehend) zur respektablen
Weltanschauung werden ließ.

In der Konzeption des expressionistischen Menschheitskultes kommen

31 [Vietta, 1998], S. 544.
32 Vgl. z. B. [Sokel, 1981], S. 26: “Tollers Optimismus [..] erscheint uns heute unglaublich kindlich.”,

S. 28: “Der Glaube an die Macht der Phrase ist naiv.”, [Benson, 1987], S. 49: “Tollers Idealismus
grenzt hier an Naivität.”

35



eine Reihe von Merkmalen zusammen, die in ihrer Summe ein äußerst
attraktives Weltdeutungsmodell für die zeitgenössischen Intellektuellen und
Literaten darstellen mussten. Vor dem Hintergrund der bereits dargestellten
Krisenerfahrungen moderner Subjektivität bietet es mit seinem metaphysischen
Verbindlichkeitsanspruch eine Art Religionsersatz. Die Gruppe der Individuen,
denen die mystischen Urkräfte als Verbrüderungspotential zugesprochen werden,
ist umfassend: Es geht um nicht weniger als ‘die Menschheit’. Die inneren Kräfte
sind unabhängig von eigener Tat, sie brauchen nur erweckt zu werden. Das
verschafft den bereits wissenden Intellektuellen, den ‘Geistigen’, ein potentiell
grenzenloses Publikum für eine universelle Botschaft, die sie als Künstler
individuell ausgestalten können. Mit dem Glauben an die Menschheit wird
von allen sozialen Ausdifferenzierungen der bestehenden Gesellschaftsstruktur
abstrahiert, so dass sich die Künstler “als Menschen” geradezu im Mittelpunkt
des Volkes wähnen können. Eine Kunst, die ohnehin nur noch gesellschaftliches
Teilsystem ist und noch dazu im Krieg praktisch nicht stattfindet, muss in
solcher Universalität wohl eine Berufung erkennen. Die Wirkung der historischen
Erfahrung des ersten Weltkrieges ist als ausschlaggebender Auslöser der
Bewegung zu sehen. Die Schlacht nationaler Gruppen, die sich voneinander
ideologisch abgrenzen und dabei allesamt “als Menschen” zu Schaden kommen,
hatte Europa umgewühlt und die Akzeptanz der alten Gemeinschaftsbegriffe
untergraben. Eva Kolinsky fasst dies folgendermaßen zusammen:

[Der] negative Bezug zur Gegenwart kulminiert im Krieg, der als
Aufgipfelung der industriellen und “materiellen” Prinzipien des 19.
Jahrhunderts erfahren wurde und er steigert sich zur Ablehnung der sozialen
Wirklichkeit überhaupt.33

Eben diese Ablehnung der sozialen Wirklichkeit konnte im Geiste durch die
totale Abstraktion der Menschheitsverbrüderung geleistet werden. Im Gegensatz
zu allen Gemeinschaftsbegriffen, die sich der sozialen Realität entnehmen lassen,
ermöglicht die Formel von der Menschheit eine subsumtive Identitätsbildung
ohne tatsächliche Unterordnungen zu vollziehen. Das liefert dem “Künstler
als Protagonist innerer Erneuerung”34 eine universelle Überschrift für seine
Aktivitäten, die höchste Ansprüche mit Gestaltungsfreiheit verbindet. Der
Menschheitskult verspricht so einen idellen Ausweg aus subjektiver und
künstlerischer Isolation unter der flatternden Fahne der Weltverbesserung.

Die Idee des “Menschheitskultes”, die kraft ihrer universellen Abstraktion
inhaltlich kaum Angriffspunkte bietet, ist also funktional für die Situation,

33 [Kolinsky, 1970], S. 59.
34 Ebd., S. 68.

36



in der sie aufgebracht und rezipiert wurde. Sie bildet das Substrat einer
“gegenmodern” zu nennenden Geisteshaltung, die an der ideellen Erschaffung
einender, ganzheitlicher Konzeptionen für das Harmonieren einer Welt interessiert
ist, deren Komplexität sie zurücknehmen möchte. Sie liefert einen Fokus für die
Übertragung metaphysischer Restposten aus den Sphären diskreditierter Religion
und bedient intellektuelle Behauptungswünsche in der Massengesellschaft.

Die Universalität der ‘Menschheitsidee’ und ihre kultisch-religiöse
Propagierung sind in Tollers ‘Wandlung’ paradigmatisch ausgestaltet. Das Stück
ist ein Musterbeispiel für den Versuch, die als Verlust empfundene Auflösung
einer alle einenden intersubjektiven (göttlichen) Ordnungsinstanz durch das neue
Evangelium eines ‘Künstler-Priesters’ zu ersetzen. Das Potential umfassender
Einheit konnte ein solches Evangelium nur erreichen, indem es auf einem
entsprechend universellen Gemeinschaftsbegriff gründete. “Die Menschheit” als
denkbar umfassendste Kategorie ist in diesem Sinne ein naheliegendes Konzept.

Eine solche totale Gemeinschaft, deren Gegebenheit man ideell immer schon
voraussetzt, praktisch herbeiführen zu wollen, führt zu dem Widerspruch, dass
zwischen Führerfiguren und zu Erweckenden unterschieden werden und ein
belehrender Interaktionsprozess initiert werden muss. Dessen Inhalt ist aus
der schlichten Tatsache, dass da “Menschen” miteinander in Kontakt treten,
gar nicht zu erschließen. Dieses Dilemma ist in der ‘Wandlung’ noch durch
einen Erweckungs-Automatismus überdeckt, dessen Schilderung dort endet, wo
konkretes Handeln beginnt. Als Grundlage einer sozialen Revolution taugt er eben
nur abstrakt rhetorisch und nur dann, wenn sich die zu erweckende Masse in
ihre Rolle fügt. Konsensbildung kann in diesem Gemeinschaftsmodell gar nicht
herbeigeführt werden, weil gemeinschaftliche Übereinstimmung immer schon die
Prämisse ist. Toller Bearbeitung dieses Grundwiderspruchs sollte denn auch für
ein weiteres Drama reichen: ‘Masse Mensch’.

37



Kapitel 4

Das integre Subjekt als verhinderter Massenführer:
“Masse Mensch”

‘Masse Mensch’ ist das erste von Tollers “Gefängnisdramen”, in denen er die
Erlebnisse der Münchner Räterevolution verarbeiten konnte.1 Es entstand als
“erste Niederschrift” bereits wenige Monate nach der Inhaftierung, nach Tollers
eigenen Angaben im Oktober 1919.2

Das Werk kann als unmittelbare Aufarbeitung gewisser Komplikationen
des revolutionären Geschehens verstanden werden, an denen Toller
besonders litt: Das Ideal der friedlichen Menschheitsrevolution hatte in der
proletarisch-revolutionären Praxis Schaden genommen. Die Gewissheit der
messianischen Vision der ‘Wandlung’ musste der Problematisierung einer
Revolution weichen, in der “der Mensch” tragisch vom Phänomen der “Masse”
überdeckt ist.3

4.1 Inhaltliche Zusammenfassung

Hintergrund dieses Stücks “aus der sozialen Revolution des 20.
Jahrhunderts” (II/63) ist ein Arbeiteraufstand, an dessen Spitze “die Frau”
als Hauptfigur des Dramas und ihr Gegenspieler, “der Namenlose”, um die
Führungsrolle konkurrieren. Die im Titel zusammengefassten Aspekte “Masse”
und “Mensch” stehen für Handlungsprinzipien, deren Widerstreit den Konflikt der
beiden Hauptfiguren ausmacht. Während “die Frau” die zu einende Gesamtheit
“der Menschen” als Träger und Gegenstand einer friedlichen Revolution versteht,

1 Vgl. [Altenhofer, 1981], S. 130: “‘Masse Mensch’ kann durchaus als direkte Antwort auf die
politischen Ereignisse von 1918/19 verstanden werden [..].”

2 Alle Zitate und Angaben zur Textgestalt sind den ‘Gesammelten Werken’, Band II, S. 63-112),
entnommen.

3 Laut Hugh Michael Fritton war “für Toller nach der Zerschlagung der Räterepublik die zentrale
Frage nicht, wie diese Niederlage hätte verhindert werden können, sondern wie er, Toller, als
Individuum die politischen Kämpfe hätte bestehen können, ohne schuldig zu werden.” Siehe
[Fritton, 1986], S. 196.

38



vertritt der “Namenlose” das Recht der wütenden “Masse” auf rücksichtslosen
und gewalttätigen Kampf gegen alle Revolutionsgegner. Im Gegensatz zu ihr
unterscheidet er zwischen zum Aufstand berechtigten “Massenmenschen” und
gegnerischen “Staatsmenschen” (II/107).

Als eine aus innerer Verantwortung handelnde Vertreterin der
Menschheitsrevolution tritt “die Frau” zusätzlich in Konflikt zu ihrem Ehemann,
der als Beamter das Staatssystem repräsentiert. Die persönliche Beziehung kann
vor ihrem radikalen humanen Verantwortungsdenken nicht bestehen und wird
vom Gegensatz zwischen Menschlichkeit und Staatssystem überlagert.

Die Protagonistin, die sowohl der gewaltbereiten “Masse” als auch dem
Ausbeutung und Krieg betreibenden Staat, den geldgierigen Spekulanten und
der Rechtfertigung liefernden Kirche Vergehen “am Menschen” vorwirft, wird
schließlich von den Revolutionären als Verräterin verstoßen und vom Staat als
“Führerin” (II/99) verhaftet.

Im albtraumhaften “Käfig” eines “Menschenschauhauses” (II/100) verzweifelt
sie fast an der im Kampf um Menschheitsrevolution unvermeidlich erscheinenden
schuldhaften Verstrickung. “Geheilt” wird sie erst, als sie ihre laute Anklage
gegen Gott und sein “ungeheuerlich Gesetz der Schuld” wendet (II/103).

In bestärktem Glauben an die Ewigkeit ihrer Vision, an die Reinheit
und Schuldlosigkeit der Menschheitsidee und den Urmythos eines heiligen
“Werk-Volkes” (II/110) widersteht die Frau zuletzt noch einmal allen
Anfechtungen, lehnt es ab, gewaltsam befreit zu werden, und wird schließlich
hingerichtet.

4.2 Anmerkungen

Wie die ‘Wandlung’ ist auch ‘Masse Mensch’ explizit in einen zeitgeschichtlichen
Zusammenhang gerückt. Es ist nicht nur als “Stück aus der sozialen Revolution
des 20. Jahrhunderts” gekennzeichnet, sondern wird in diesem Kontext auch
perspektivisch positioniert, indem es “den Proletariern” gewidmet ist und die
Angabe der Entstehungszeit “im ersten Jahr der deutschen Revolution” die
Fortsetzbarkeit des revolutionären Geschehens suggeriert (II/64-65).

Der Dramenhandlung sind allerdings Geleitverse vorangestellt, die ein
zwiespältiges Licht auf die “Weltrevolution” werfen. Diese ist zwar als
“Gebärerin” einer Erneuerung apostrophiert, doch dazu mischt sich ein Eindruck
des Schreckens:

Weltrevolution. / Gebärerin des neuen Schwingens. / Gebärerin der neuen
Völkerkreise. / Rot leuchtet das Jahrhundert / Blutige Schuldfanale. / Die

39



Erde kreuzigt sich. (II/65)

So ist schon hier markiert, dass das Revolutionsmotiv im folgenden Stück keine
reine Quelle heilbringender Erweckung mehr ist, sondern mit tragischer Schuld
konnotiert wird.

Im Zentrum der Dramenhandlung steht “die Frau”, die auch als einzige im
Figurenverzeichnis einen Eigennamen trägt. Als “Sonja Irene L.” konzipierte
Toller sie offensichtlich in Anlehnung an die Aktivistin Sonja Lerch, die im
Münchener Munitionsarbeiterstreik auftrat, deswegen von ihrem bürgerlichen
Mann verlassen wurde und sich später umbrachte. Alle anderen Figuren sind als
Typen gestaltet, die nur durch ihre soziale Rolle oder Position charakterisiert sind.
Ähnlich dem leidenden “Volk” der ‘Wandlung’ äußern sich die Arbeitermassen
in ‘Masse Mensch’ chorartig. Die im Figurenverzeichnis aufgeführten “Arbeiter”
und “Arbeiterinnen” treten entweder als “Massenchöre” oder in Form einzelner
typisierter Stimmen in Erscheinung.4

Der revolutionäre autobiographische Hintergrund Tollers ist in dem Stück
sozusagen in ‘verschmelzender Raffung’ eingeflossen: Sind die anfänglichen
Streikszenen noch aus dem Kontext des (vorrevolutionären) pazifistischen
Munitionsarbeiterstreiks zu Kriegszeiten entnommen, so trägt der spätere
Umschlag der Handlung in einen proletarischen Umsturzversuch eher die Züge
der räterevolutionären Phase Tollers.

Das Stück ist eine Reihung von sieben Bildern. Das dritte, fünfte und siebte
Bild sind zwar nach Tollers Regieanweisungen “in visionärer Traumferne” zu
denken, jedoch enthalten sie zusammen mit dem ersten Bild die primäre, eher
realistisch gestaltete Handlung des Dramas. Sie alternieren mit den allegorisch,
traumartig verfremdeten Szenen des zweiten, vierten und sechsten Bildes, die
auch explizit als “Traumbilder” gekennzeichnet sind. Diese bilden eine Ebene der
dramatischen Gestaltung, in der auch phantastische Elemente verwendet werden:
Figuren tauchen plötzlich auf und verschwinden wieder, verändern ihr “Antlitz”
oder verkörpern die Schatten von Getöteten.5 Diese Traumbilder sind mit den
“traumfernen” Bildern der ‘Wandlung’ vergleichbar. Die Tatsache, dass Toller
in ‘Masse Mensch’ auch die realistischeren Szenen in “visionäre Traumferne”
verlegt, weist auf die insgesamt sehr abstrakte und auf Ideenreflexion zielende
Struktur des Stückes hin, das deswegen schon früh der Rubrik “Ideendrama”
zugerechnet wurde.6

4 Vgl. [Hohendahl, 1967], S. 128: “Selbst wo einzelne Gestalten auftreten, fungieren sie als
Repräsentanten einer Gruppe und ihrer Anschauung.”

5 So erscheinen z. B. im sechsten Bild kopflose Figuren, die die Frau des Mordes anklagen (II/100).
6 So z. B. [Bebendorf, 1990], S. 72. Bei zeitgenössischen Kritikern wurde die ideenlastige Form sehr

40



Die Sprache aller Figuren ist expressionistisch reduziert. Parolenhaft
verkürzte Sätze und intensivierende Reihungen geben den Repliken das typisch
expressionistische Pathos.7

4.3 Bekenntnis zur Revolution aus Verantwortung

Die Ausgangssituation des Stückes ist der Vorabend eines Arbeitskampfes, dem
sich “die Frau” als Wortführerin angeschlossen hat. Das erste Bild zeigt sie in
einer “Arbeiterschänke” (II/67), wo man von morgiger “Entscheidung” spricht.
Die Frau sieht sich “bereit”, die Führung zu übernehmen. Sie “sehnt” sich danach,
ihr “Herzblut” durch die Kraft der Rede in die Taten der Arbeiter einfließen zu
lassen. Ihr Antrieb, zum Streik aufzurufen, wird als innerer Zwang vorgestellt.
Sie empfindet “Scham und Qual” angesichts des Krieges und der Propaganda, die
seine Fortführung fordert. Die Notwendigkeit, dem ein Ende zu machen, ist ihr
so offensichtlich, dass sie sich geradezu als Stimme eines natürlichen Aufschreis
versteht:

Bin ich es noch, die Streik verkünden wird? Mensch ruft Streik, Natur ruft
Streik! Mir ists, als bellts der Hund, der an mir aufspringt, [..]. (II/67)

Ihre innere Sicherheit wird als starkes “Wissen” suggeriert, das sie an “Armeen
der Menschheit” glauben lässt, die “das Friedenswerk zum unsichtbaren Dome
türmen” werden. Die Frau artikuliert sich in dieser Eingangssequenz wie ein
Messias der Menschheitsverbrüderung kurz vor dem Verkündungstag. Die Vision
der “Menschheitskathedrale”, wie sie in der ‘Wandlung’ entworfen wurde,8 ist
hier voll präsent.

Doch im Gegensatz zur ‘Wandlung’ ist der rhetorische Akt nicht mehr
der übertragene Ausdruck einer Verschmelzung von Mensch und Menschheit
in Wille und Tat, sondern nur eine Bekundung von Wunsch und Vision der
Protagonistin vor sich selbst. Sie empfindet sich als Zuständige für die Belange
der Menschheitsverbrüderung, während Friedrich zu seiner Mission explizit durch
höhere Kräfte ausgesandt wurde.

Im Gegensatz zur ‘Wandlung’ gibt es in ‘Masse Mensch’ ernst zu nehmende
Gegner der Revolution, und die Frau ist auf besondere Weise mit diesen

verschieden bewertet. Einerseits [Droop, 1922], S. 30: “Das Drama wurzelt ganz im Gedanklichen
[..] Herzblut tropft aus jeder Szene.”. Dagegen [Bab, 1926], S. 43-44: Die “bloß verstandesmäßige
Erkenntnis” des Dramas sei ein Zeichen dichterischer Schwäche und “jede Szene Szene bleibt in
Tollers Text schattenhaft, blaß, allgemein.”

7 Vgl. dazu auch [Reimers, 2000], S. 53.
8 Vgl. (II/51) und die Erörterung auf Seite 31 der vorliegenden Arbeit.

41



verbunden. Ihr Ehemann, der im ersten Bild in die Szenerie gleichsam
hereinplatzt, vertritt als überzeugter Beamter ein bürgerlich-staatstragendes
Wertesystem und will ihre Vorhaben unterbinden. Sie besteht darauf, dass “Not
aus Menschsein” (II/70) sie dazu treibe. Staatsvertreter hätten die einfachen
Menschen “erniedrigt” und sich damit “selbst geschändet” (II/70-71). Aus ihrer
Perspektive würde die friedliche Verbrüderung aller Menschen auch die Erlösung
der Herrschenden bedeuten. Damit vertritt sie das umfassende Menschheitsideal,
das in der ‘Wandlung’ noch als Grundlage einer friedlichen Revolution taugte.
In ‘Masse Mensch’ steht die Protagonistin mit diesen Vorstellungen allerdings
ziemlich allein da.

Tatsächlich ist die Frau noch auf der Suche nach einer sinngebenden
Gemeinschaft. In der Rolle der Streikführerin strebt sie eine Identität an, die ihr
soziales Gewissen und ihren inneren Drang nach Frieden zur Geltung kommen
lässt. Sie versucht sich von ihrer bürgerlichen Herkunft, die durch ihren Mann
verkörpert wird, abzugrenzen. In dieser Isoliertheit gleicht sie dem verwirrten
Friedrich zu Beginn der ‘Wandlung’, der sich von seiner Familie abzulösen suchte:

Die Ankündigung einer gewaltsamen politisch-gesellschaftlich
entscheidenden Veränderung (Krieg, Streik) wird in beiden Expositionen
mit der Neuorientierung, ja Identitätsfrage eines Individuums verknüpft,
das dabei ist, seine Zugehörigkeit zu einer Gruppe oder - nach Luhmann -
zu einem sozialen System zu wechseln.9

Die Protagonistin von ‘Masse Mensch’ steht zwischen den Zugehörigkeiten
des Staates und der Arbeiterklasse. Einerseits treibt sie ihr Menschheitsideal
dazu, dem Staat “die Maske von der Mörderfratze zu reißen” (II/72) und
sich den Arbeitermassen, die ihr Mann als “innren Feind” (II/71) bezeichnet,
anzuschließen. Andererseits begehrt sie trotz ihrer selbstlosen Idee von
Menschenliebe das nächtliche Beisammensein mit ihrem Mann und geht am
Ende des ersten Bildes auch mit ihm. Sie empfindet das offensichtlich selbst als
Widerspruch und nennt sich “schamlos in meinem Blut” (II/73).

Die Frau ist somit schon aus dieser Disposition heraus als eine
(tragisch) verhinderte Menschheitserlöserin konzipiert. In ihrem Wunsch, soziale
Zugehörigkeit mit einer überindividuellen Mission zu verbinden, trägt sie einen
zentralen Zug vieler dramatischer Figuren im Werk Ernst Tollers, die in ihrer
messianischen Ausprägung mit dem Typus des intellektuellen Heilbringers
zusammenfallen. Die Gespaltenheit der potentiellen Führerfigur deutet hier schon
die spezifische “Tragik” von ‘Masse Mensch’ an.

9 [Schreiber, 1997], S. 123.

42



4.4 Kritik der kapitalistischen Pervertierung von Liebe und Güte

Das Gegensatzpaar aus universeller “brüderlicher” Liebe und persönlicher
Liebe mit geschlechtlichem Verlangen, an dem die Befangenheit der Frau
im ersten Bild vorgeführt wurde, wird im zweiten Bild zur Grundlage einer
kritischen Offensive gegen den Zynismus des Börsenkapitalismus ausgebaut. Im
traumartigen Szenario einer “Effektenbörse” (II/73f.) wird das Geschäftsmodell
der “Kriegserholungsheim A.G.” (II/76) entwickelt, das den Liebesmangel
der kämpfenden Truppe in Form von staatlichen Bordells gewinnträchtig
kompensieren soll. Der Liebesmangel war als Ursache für schleppende
Kriegserfolge festgestellt worden und hatte deswegen für Unzufriedenheit bei den
kriegsgewinnlerischen Bankiers gesorgt.

Als die Frau in die Szene einbricht und den Herren den Hinweis gibt, dass
es um “Menschen” gehe (II/79), wird das von den Spekulanten als Meldung
eines unglücklichen Zwischenfalls umgedeutet. Sie nehmen es zum Anlass,
ein “Wohltätigkeitsfest” zu feiern, das als grotesker “Tanz ums Börsenpult”
stattfindet und zu dem die Bankiers sich “fünfhundert raffinierte Mädchen”
spendieren (II/79-80).

Die Funktionalisierung von Liebe als Hilfsmittel für Krieg und Ausbeutung
wird so durch die eigennützige Zelebrierung von “Wohltätigkeit” ergänzt.
Die Darstellung kritisiert die Aktivitäten des Finanzkapitalismus als
menschenverachtende, verlogene Machenschaften. Sie dient der Illustration
des Befundes, dass der moderne Staat eine Machthülse für inhumane Verfahren
der ökonomischen Ausbeutung sei. Die Darstellung impliziert eine erhebliche
Zuspitzung der Gesellschaftskritik der ‘Wandlung’, wo nur am Rande die Rede
gewesen ist von “Reichen, die prassen” (II/38) und am Krieg verdienen.

Handlungslogisch fungiert die Szene als Kommentar, der – wie so oft in
Tollers früher Dramatik – als “Traumszene” deklariert ist und damit quasi
neben die eigentliche Dramenhandlung treten kann. Es wird unterstrichen,
dass das System des Staates durch den Krieg und die damit verbundenen
Machenschaften diskreditiert ist und als sinngebender Kontext für die
Protagonistin ausscheidet. Außerdem wird die Inkonsequenz der Frau gegenüber
ihrem Mann anhand des zwiespältigen Liebesbegriffs motivisch aufgenommen
und mit menschenfeindlicher Praxis verknüpft. Das “schamlose” Verhalten der
Frau bekommt so eine zusätzlich schuldbehaftete Konnotation.

Die Kontrastierung von Erotik und idealisierter Brüderlichkeit ist ein
wiederkehrendes Thema der Tollerschen Dramatik. Das Verhältnis der beiden
Kräfte wird meist zu einem polaren Gegensatz ausgestaltet, in dem die persönliche

43



oder ‘nur’ körperliche Liebe als Bedrohung des verantwortungsvollen,
mitmenschlichen Handelns aufgefasst wird. Am Beispiel des Kriegsbordells soll
ofensichtlich gezeigt werden, dass im Extremfall das Sexuelle sogar als geplanter
funktionaler Ersatz für brüderliche Liebe herzuhalten hat.

Erstmals tritt in diesem Bild auch die Figur des “Begleiters” auf, der der
Frau unterstützend zur Seite steht, als sie die Bankiers vorübergehend in ihrer
Selbstzufriedenheit stört. Der “Begleiter” kommt nur in den Traumszenen vor und
übernimmt dabei stets eine leitende, aber ambivalent gezeichnete Rolle gegenüber
der Frau.10

4.5 Menschheitserlösung oder Massenaufruhr

Die Tendenz der Frau zur sozialen Ablösung und Neuzuordnung wird im
Hauptkonflikt des Dramas zusätzlich relevant. Außer dem Identitätskonflikt einer
bürgerlichen Menschenfreundin erwächst ihr nämlich auch ein Problem aus ihrem
Bemühen, als Arbeiterführerin Akzeptanz zu finden. Sie hat zwar im dritten Bild
Gelegenheit, ihre Vision eines friedlichen Streiks vor den Arbeitermassen zu
entwerfen und diesen als konsequenten Kriegsboykott zu motivieren, doch ihre
Führungsrolle wird durch einen Konkurrenten angefochten. “Der Namenlose”
beansprucht die alleinige Wortführerschaft und die Repräsentation des Willens
der “Masse” für sich (II/84f.).

Die Position der Frau beruht auf dem Postulat der Solidarität aller
“Schwachen” (II/82) in der Verweigerung ihrer Dienste gegenüber dem
Staatssystem. Ähnlich wie in der ‘Wandlung’ wird hier das Volk als die
Gesamtheit der Leidenden angesprochen, denen ein verständnisvoller und
mitfühlender Vordenker die Verbrüderungsidee nahe bringen muss.

Die Revolution wird aber nicht mehr als automatische Folge
rhetorisch-mentaler Vorgänge konstruiert. Stattdessen wird die politische
Einflussnahme der Arbeitermassen als eine Zielsetzung behandelt, für die
geeignete Mittel einzusetzen sind. Die Verbrüderungsidee wird mit der
Strategie des friedlichen Streiks verknüpft und bekommt darin ihre konkrete
Handlungsperspektive. Die Revolution als bloße “Erweckung” aller Menschen
scheint nicht mehr vertretbar, der Staat und seine Organe sind als heftige Gegner
innenpolitischer Veränderung dargestellt. Die friedliche Verweigerung stellt
somit die Adaption des Verbrüderungsgedankens an reale Kräfteverhältnisse und

10 Vgl. die Regieanweisung für seinen ersten Auftritt: “Sein Gesicht: ein Verwobensein von Zügen
des Todes und Zügen angespanntesten Lebens. Er führt die Frau.” (II/78). Vgl. dazu auch
[Reimers, 2000], S. 52.

44



Widerstände dar.
Diesem friedlichen Konzept, das durch Gewaltvermeidung den “Menschen”

im politischen Gegner respektieren und sich damit ein Verbrüderungspotential
erhalten will, steht das kämpferische Revolutionsverständnis des “Namenlosen”
entgegen. Er will mit Gewalt einen “Krieg” gegen Staat und Kapital ausrufen,
der die “Fundamente” der Ausbeutung beseitige (II/84,85). Wirkungslose “schöne
Reden” (II/85) sind seine Sache nicht. Statt einer langfristigen Verbrüderung
mit den Herrschenden, betont er den Kampf der “Masse” als Angelegenheit von
“Schicksal”, dem man durch seine soziale Herkunft ausgesetzt sei. Das gewaltige
rhetorische Aufbrausen des Redners überzeugt die anwesende “Masse”, seine
Beschwörung von “Kraft” und “Tat” euphorisiert die Zuhörer und lässt die Frau
verstummen. Sie ist gefühlsmäßig überwältigt und ächzt schließlich zustimmend:

DIE FRAU: Du . . . bist . . . Masse / Du . . . bist . . . Recht.
DER NAMENLOSE: Die Brückenpfosten eingerammt, Genossen! Wer in den
Weg sich stellt, wird überrannt. Masse ist Tat!
MASSE IM SAAL (hinaus stürmend): Tat!!! (II/86)11

Das Schema der revolutionären Führung durch erfolgreiche Volksreden, das in
der “Wandlung” aufgebaut wurde, ist hier beibehalten. Die wortgewaltigere
Position setzt sich durch, und der Gegensatz zwischen “Mensch” und “Masse”
ist mit diesem Rededuell bereits entschieden. Aus der Perspektive der Autornorm
mutieren die Arbeiter vom erlösbaren “Volk” zur haltlosen “Masse”, indem
sie sich dem falschen Führer und dessen Aufforderung zur Gewalttätigkeit
anschließen und vom Konzept des friedlichen Streiks aus solidarischer
Menschenliebe abweichen.

Die Frau wird aufgrund ihrer Position der Schwäche und mit Verweis auf ihre
bürgerliche Herkunft als ungeeignete Führerin abgelehnt. Ihr Menschheitsideal
findet also weder im Bereich des Staatssystems noch im selbstgewählten Umfeld
der rebellierenden Arbeiter ernsthaften Anklang. Sie ist eine verhinderte Führerin
ohne Gefolge, eine Prophetin ohne Publikum. Im Folgenden wird sie zur
ohnmächtigen Begleiterin der Kampfhandlungen degradiert, gegen die sie immer
wieder Einspruch erhebt, ohne jedoch ihren Überzeugungen Geltung verschaffen
zu können. Sie steht in der Logik des Stückes sozusagen für die ständig präsente,
aber immer wieder missachtete Option der “Menschlichkeit”.

11 Die formelhaft verkürzten Nominalpradikationen sind typisch für den Sprachstil der meisten
Dialoge des Dramas. Der Streit der beiden Ideenträger um die Gefolgschaft der Aufständischen
manifestiert sich geradezu in dem verbalen Kampf um die endgültige Prädikation dessen, was
“Masse” ist.

45



Die “Masse” ist im weiteren Verlauf nur noch ausführendes Organ der
Anweisungen des “Namenlosen”. Führer und Geführte werden sogar explizit
gleichgesetzt: Mehrmals heißt es, der “Namenlose” sei “Masse” (II/85)
und umgekehrt gilt auch die Parole: “Masse ist namenlos” (II/88). Das
Gemeinschaftsideal der Verschmelzung von Subjekt und sozialem Umfeld,
das im Menschheitskult der ‘Wandlung’ als positive Norm generalisiert und
realisiert wurde, ist hier als negativer Herdentrieb, als blindes Massenphänomen
gezeichnet. Die Passivität der Zuhörenden, ihre auf widerspiegelndes Echo
beschränkten Kommunikationsanteile und die schematische Rollenverteilung
zwischen vordenkendem Rhetor und leidender, kanalisierbarer Menge sind in
beiden Fällen gleich. Entscheidend für die unterschiedliche Wertung, die sich
jeweils aus der Autornorm ergibt, ist die Zielrichtung der Bewegung: Menschliche
Verbrüderung ist das befürwortete Ziel, gewaltsamer Kampf die abgelehnte
Verirrung. Tollers implizite Kritik der “Masse” stößt sich also nicht an ihrer
Lenkbarkeit an sich, sondern beklagt lediglich ihre Fehlleitung.

Es ist in der Forschung vielfach erörtert worden, ob die Position der
Frau mit der Autornorm gleichgesetzt werden könne. Mit dem Hinweis, dass
Toller an anderer Stelle revolutionären Gewalteinsatz bedingt befürwortet hat,
wurde eine völlige Identifizierung der Positionen abgelehnt. Immerhin steht die
Protagonistin aber für ein Prinzip, das in der ‘Wandlung’ noch als heilbringende
Autornorm entwickelt worden ist. Dass Toller in ‘Masse Mensch’ den Misserfolg
der ganzheitlichen Verbrüderungsidee als tragisches Scheitern gestaltete, kann
als wehmütige Verarbeitung seiner eigenen Revolutionserfahrungen verstanden
werden. Es bleibt aber zu fragen, ob und wie er seine erweckungsrevolutionäre
Position damit relativiert hat.

4.6 Revolution als System des Todes

Mit dem Triumph des “Namenlosen” ist die Revolution zum System der Gewalt
geworden. Die Revolutionäre agieren mit Rachsucht. sie vergelten Tod durch
neuen Tod. In einem Traumbild lässt der Namenlose Arbeiter und todgeweihte
Geiseln den “Totentanz der Zeit” (II/88f.) miteinander tanzen. Damit nähert sich
die Darstellung dem kriegsbezogenen Todesmotiv der ‘Wandlung’ an, das dort
als “Feind des Geistes” den Gegenpol zur geistig verbrüdernden Erweckung
bildete. Sowohl den Staatsverfechtern als auch den Kämpfern der Masse ist die
“Sache”, für die sie streiten, “heilig” (II/109-110). Aus dieser Perspektive gilt es
als heldenhaft, für seine Sache zu sterben. Der Tod erhält eine Heilsbedeutung.
Die staatliche Logik des Heldentodes wird von den Revolutionären also lediglich

46



mit anderen Vorzeichen versehen.
Seitens der Frau wird dieser Todes- und Tötungsbereitschaft das Prinzip der

Vergebung entgegengesetzt. Sie beharrt auf dem Verbrüderungsideal, nach dem
jeder Gewalttäter sich auch gegen sich selbst vergehe.12 Allerdings zieht sie
Verdacht auf sich, weil sie die Vergebung ausgerechnet für ihren gefangenen
Mann einfordert.

In der revolutionären Kommandozentrale setzt sie ihre Einwände fort, ohne
damit Einfluss nehmen zu können. Während der Namenlose zwischen staatlichem
Krieg und Arbeiterkampf unterscheidet,13 sieht sie stets nur Menschen gegen
Menschen kämpfen und fühlt sich schuldig:

Einhaltet Kampfverstörte! [..] Masse soll Volk in Liebe sein. / Masse soll
Gemeinschaft sein. / Gemeinschaft ist nicht Rache. [..] Mensch, der sich
rächt, zerbricht. [..] Zerbrecht das System! / Du aber willst die Menschen
zerbrechen. [..] Menschen ewige Brüder . . . (II/95-96)

Die weitere Streitrede bringt keine neuen Aspekte. Während man von der
schrittweisen Niederlage der kämpfenden Arbeiter erfährt, tauschen die Frau und
der Namenlose ihre einschlägigen Argumente in immer neuen Variationen aus. Sie
will Erlösung und Frieden, er den gewaltsamen Sieg. Die Frau gerät dabei weiter
in einen Gestus der Unterlegenheit. Sie macht sich zum “bittend Kind” (II/97),
das um ein Ende der Rachsucht bettelt. Schließlich will der Namenlose sie sogar
verhaften lassen, doch das geht im Chaos der Niederlage unter. Während die
Arbeiter trotzig die Internationale singen, wird die Frau vom staatlichen Militär
“als Führerin” (II/99) verhaftet.

4.7 Schuld und Überwindung

Der Ausgang der Revolte verdeutlicht die isolierte Stellung der Protagonistin.
Sie, die die Verbrüderung mit allen wollte, ist nun von allen Seiten ins Abseits
gestellt. Die Arbeiter haben sie verstoßen, die Staatsmacht hat sie als Aufrührerin
gefangen genommen und auch sie selbst fühlt sich schuldig. Im sechsten und
siebten Bild beherrscht die Schuldthematik, die aus der Perspektive der Frau
mehrfach angedeutet wurde, das Geschehen.14

12 Vgl. (II/92): “DIE FRAU: Der heute an der Mauer steht. Mensch [..] Erkenn dich doch: Das bist
du.”.

13 Vgl. (II/94): “DER NAMENLOSE: Im Kriege gestern warn wir Sklaven. [..] Im Kriege heute sind
wir Freie.”

14 Vgl. [Bütow, 1975], S. 106: “Die Prämisse von der Unvereinbarkeit von Gewalt und Gewissen
führt in die personale Schuld- und Erlösungsproblematik Sonjas.”

47



In der Welt der “Wandlung” gab es keine Schuld, sondern nur vorläufige
Irrwege. Das Menschheitsideal hatte dort noch die Verbindlichkeit einer
Vorsehung, die durch den Protagonisten nur erkannt und umgesetzt werden
musste. Im Gegensatz dazu ist das Menschheitsideal der Frau ein subjektives
Gefühl, das ihr Gewissen ihr nahelegt und wodurch Außen- und Innenwelt
in Widerspruch geraten. Das Innere der Protagonistin ist nicht mehr –
wie in der ‘Wandlung’ – als Widerspiegelung der Menschheit gestaltet,
sondern bildet den Vexierspiegel einer ‘eigentlichen’ Idealität, die sich
mangels Ausstrahlungserfolgen gleichsam selbst verbrennt. Da der empathische
Automatismus des “Ich weiß um euch” nicht mehr greift. bleiben die
Erweckungsversuche auf sich selbst zurückgeworfen und lassen die Gescheiterte
am Mangel ihrer Redegewalt leiden. Das ohnmächtige Verzagen vor der
Stimmgewalt des Namenlosen wird als schuldhaftes Versäumnis ausgedeutet:
In der Traumszenerie des “Menschenschauhauses” beschuldigen die kopflosen
Toten des Aufstandes sie des Mordes durch Schweigen. Bei allen entscheidenden
Momenten des gewaltsamen Kampfes habe sie fahrlässig geschwiegen (II/100).

Die weitere Erörterung dieser Vorwürfe, die von dem Ideal des eigentlich
allmächtigen Wortes der wahren Führerperson ausgehen, führt zu der Frage
nach der Zwangsläufigkeit solchen Schuldigwerdens. Da die “Masse” in ihrem
Verhalten als zwanghaft und damit schuldunfähig aufgefasst wird, leitet die
Schuldfrage auf höhere Instanzen über. Das “Menschenschauhaus”, in dem
die Frau – von “dem Begleiter” in Gestalt eines “Wärters” (II/99) bewacht
– in einem Käfig sitzen muss, wird zum Ort einer seherischen Redefolge, in
der sie gewissermaßen mit der ‘Erkenntnishilfe’ des orakelnden “Begleiters”
die Schuldfragen erörtert. Schließlich weist sie die individuelle Verantwortung
von sich und klagt stattdessen Gott und dessen “ungeheuerlich Gesetz der
Schuld” (II/103) an. Indem sie Gott “überwindet” und sich quasi selbst von
der unmittelbaren Pflicht erfolgreicher Volksführung freispricht, wird die Frau
“geheilt”.15

Eine Ambivalenz von “schuldloser” Schuld (II/105) und “unfreier”
Freiheit (II/103) bleibt aber bestehen, bis die Protagonistin in der letzten Szene
ihre messianische Endabrechnung mit allen Beteiligten des Kampfgeschehens
vollziehen kann.

15 Siehe (II/103): Die ‘Heilung’ wird von der Wärtergestalt festgestellt und führt zur Entlassung der
Frau aus ihrem “Käfig”. Das “Menschenschauhaus” ist somit eine Art ‘Läuterungsanstalt’, die die
Leitfunktion der “Begleiter”-Figur institutionell verstärkt.

48



4.8 Der messianische Tod der Führerin ohne Volk

Die ‘Heilung’ der Protagonistin im “Menschenschauhaus” hat in ‘Masse
Mensch’ eine ähnliche Funktion, wie die “Wandlung” Friedrichs in der “großen
Fabrik”. Während Friedrich seine fehlerhafte Existenz durch ‘Selbstkreuzigung’
gleichsam auslöscht, überwindet die Frau bei ihrer Heilung das Prinzip der
Selbstbezichtigung. Was bei Friedrich der Beginn einer Erweckerkarriere war,
ist für sie eine Reinigung des Gewissens, die sie befähigt, ihre “schuldhaften”
Verflechtungen mit den Systemen der Gewalt aufzulösen. Die derart befreite
Führungsgestalt bedeutet allerdings keine durchgreifende Veränderung für Tollers
dramatische Subjektkonstitution: Das Erlösungsziel bleibt erhalten, nur die
‘Zielgruppe’ wird (vorerst) für unreif erklärt.16

So verabschiedet die Frau ihren Mann als “Bruder”, nachdem sie ihm noch
einmal ihre Kritik am unterdrückerischen Staat entgegen geschleudert hat. Sie
habe “überwunden” (II/106), was sie mit ihm persönlich verband.17 Nachdem
die Frau damit ihre persönliche Verbindung zum Umfeld des Staatssystems
abgebrochen hat, tritt sie in eine letzte Redeschlacht mit dem Namenlosen, in der
sie sich auch von seinem System der Gewalt vollends loslöst. Mit starker Stimme
weist sie sein Angebot, sie gewaltsam aus der Haft zu befreien, von sich, fasst
noch einmal ihre Kritik des revolutionären “Krieges” zusammen und bringt in
einer Reihung die Quintessenz ihrer Überzeugungen auf den Punkt:

Nur sich selbst opfern darf der Täter
Höre: kein Mensch darf Menschen töten / Um einer Sache willen.
Unheilig jede Sache, dies verlangt,
Wer Menschenblut um seinetwillen fordert, ist Moloch:
Gott war Moloch. Staat war Moloch. Masse war Moloch. (II/110)

Das Gewalt verweigernde Selbstopfer ist ihr somit das einzig legitime Mittel
gegen die großen Mächte der “heiligen” Sachen, für die über Leichen gegangen
wird. Auf die Frage, was ihr “heilig” sei, schlägt sie den Bogen zum
säkularen Urmythos der Menschengemeinschaft, die als “Werk-Volk” eine ewige
metaphysische Institution darstelle (II/110). Da die Welt für diese “Wahrheiten”
(noch) nicht reif erachtet wird, rückt das Jenseits in den Rang eines Wartestands
der Erleuchteten: Durch ihren Tod werde sie einst “reine, schuldlose, Menschheit”
sein.

16 In ihrer Attribuierung der “Masse” als “zerstampfter Acker” und “verschüttet Volk” (II/107)
wird deutlich, dass die Frau auch zuletzt noch von einem (verdeckten) Läuterungspotential der
“Massenmenschen” ausgeht und diese als hilflose Opfer einer Fehlleitung begreift.

17 Nach Einschätzung von Walter Sokel vollzieht die Frau damit damit eine klare Gewichtung des
polarisierten Liebesmotivs: “Die Liebe als Agape, die sie zu den leidenden Menschen zieht, siegt
über die Liebe als Eros, als selbstisch geschlechtliches Glück.” Siehe [Sokel, 1981], S. 30.

49



Der Glaube der Frau an den säkularen Menschheitsmythos wird abgesichert
durch die Ablehnung Gottes und kirchlicher Sündenthesen. Einen Pfarrer, der
die ewigen Komplementärkräfte bösen Menschseins und göttlicher Erlösung
postuliert, weist sie entsprechend in die Schranken. So nimmt sie ihren Abschied
von einer Welt, die aus ihrer Sicht “den Menschen” (II/111) verkennt und ihr nur
die ‘Selbstopferung’ ermöglicht. Damit hat sie ihren letztlich doch messianischen
Ausweg verkündet.

Ihre Hinrichtung ist der Schlusspunkt eines Dramas, das seine
Gemeinschaftsvision in nebulöse Jenseitigkeit verlagert, weil es die Sphäre der
Revolution an die Irrungen der zwischenmenschlichen Gewalttätigkeit abgetreten
hat. Die entrückte Gewissheit ewigen “Werk-Volkes” ist hier der pathetische
Nachhall einer Messiasfigur, die ohne diesseitige Glaubensgemeinschaft
auszukommen hat. Die Wahrung des eindeutigen Standpunktes des integren,
d. h. pazifistischen Subjekts geht auf Kosten jeglichen Gemeinschaftsbezugs und
letztlich des eigenen Lebens. Das Motiv der diesseitigen Verschmelzung von
Subjekt und Gemeinschaft, das in der ‘Wandlung’ noch dominierte, ist hier ersetzt
durch eine singuläre Vision und die Autonomie der Selbstopferung. Der Gestus
des Messianischen bleibt erhalten, doch er ist nur der Verweis auf das eigentlich
Gute, das in einem schuldverhafteten Diesseits (fast) keine Chance hat: Eine
Spur anrührender Nachwirkung findet der Tod der Protagonistin in der Scham
zweier Frauen, die ihr Wühlen in den Sachen der Verurteilten beim Ertönen der
Todessalve jäh unterbrechen: “Schwester, warum tun wir das?” (II/112) fragen sie
sich bestürzt, und man kann sich hier nur ein leises “Wir sind doch Menschen.”
dazu denken, das in der ‘Wandlung’ noch revolutionärer Aufschrei war.18

4.9 Zur diskursiven Problematik des Dramas

4.9.1 Das Dilemma der Verbrüderungsidee

Was in “Masse Mensch” als verhängnisvolles Aufeinanderprallen gegensätzlicher
Revolutionsvorstellungen dargestellt und als Schuldproblematik verhandelt
wird, ist zum Großteil den inneren Widersprüchen des messianischen
Menschheitskultes geschuldet, der sein soziales ‘Modell’ als abstrakte
Verbrüderungsszenerie imaginiert und ein passives “Volk” durch wundersam

18 Klaus Bebendorf sieht in diesem Dramenschluss eine ernüchterte Kommentarlosigkeit: “Kein
weiser Rat des Dichters, kein kluges Fazit, nur eben Ratlosigkeit steht am Schluß des
Werks. Tollers hinzugewonnene politische Erfahrung ist es, die sich als Antithese in den von
seiner Phantasie vorgezeichneten Lauf der Historie zum Menschheitsparadies mischt.” Siehe
[Bebendorf, 1990], S. 82.

50



erleuchtete Messiasgestalten ‘erwecken’ lassen will. In der ideologischen
Projektion selbstloser Liebe und konfliktloser Gemeinschaft auf die Fiktion einer
Einheit und Ganzheit ‘aller Menschen’ ist nicht nur ‘der Wunsch der Vater des
Gedanken’. Vielmehr ist die bereits im vorigen Kapitel ausführlich dargestellte
abstrakte Generalisierung der Gemeinschaftsidee ein pseudoreligiöser Kunstgriff,
der notwendig von den Bestimmungen seines Gegenstandes absehen muss.
Abstraktionen in der Wirklichkeit geltend zu machen, bedeutet aber letztlich,
“Wirklichkeit zu zerstören”.19 Da das Zerstören der Wirklichkeiten, die der
Abstraktion “Menschheit” – ebenso wie jedem anderen abstrakt absolut gesetzten
Gemeinschaftskonzept – real entgegenstehen, in der Praxis nur mit Gewalt
und unter Ausblendung der Entscheidungs- und Selbstbestimmungsfreiheit der
beteiligten Subjekte zu machen ist, muss die absolute ‘Menschheitsidee’ an der
Realität notwendig scheitern.

Wenn die Verfechter des Humansozialismus also in den praktischen Wettstreit
um die Gunst des “Volkes” eintreten, müssen sie entweder auf argumentative
Konsensbildung unter Bezugnahme auf die Interessen ihres Publikums setzen –
wie dies die Frau in ihren Plädoyers vereinzelt macht – oder sie begeben sich in die
heikle Sphäre des mehr oder weniger manipulativen bis gewalttätigen Kampfes
um die Führung eines unmündigen Gefolges. Die real gegebenen sozialen
Gegensätze und Teilsysteme der modernen Industriegesellschaft kann keine noch
so rhetorisch begabte Führergestalt abstrahierend aus der Welt schaffen.

In der ‘autoritären’, auf Führergestalten orientierten Variante politischen
Agierens ist der ‘geistige’ Humansozialismus dem brachialen, sich kraftvoll
gebärenden ‘Massensozialismus’ logischerweise unterlegen. Was einem
Verbrüderungsidealisten bleibt, ist die moralische Kritik der Gewaltmittel,
die Dämonisierung der ‘falschen Führer’ und die Betrauerung der doch eigentlich
so sehnsüchtig erwünschten Gefolgsleute als verirrte, bewusstlose “Masse”.

Das Ideendrama “Masse Mensch” bewegt sich zirkulär auf dieser
Reflexionsstufe, weil das Grundkonzept der messianischen Erweckung bis zuletzt
beibehalten wird. Die vollständige Isolation der Führerin von ihren Mitmenschen
steht am Ende in diametralem Gegensatz zu ihrer Gemeinschaftsidee.20 Das
Wertesystem der Autornorm lässt als Ausweg nur den Tod der Isolierten zu:
Im heroischen Fatalismus des Selbstopfers wird das pseudoreligiöse Ritual

19 Es mag befremdlich anmuten, das dieses Hegelsche Diktum hier so lässig auf ein Ideologem
des frühen 20. Jahrhunderts angewendet wird, doch in der Tat scheint es mir ein sehr passendes
allgemeines Argument für das begriffliche Dilemma der ‘O Mensch’-Expressionisten zu sein.

20 Die Arbeiter haben sie als Verräterin verstoßen, vom “Staatsystem” wird sie als Anführerin
verhaftet und zum Tode verurteilt. Vgl. [Chen, 1998], S. 61: “Deserted both by the bourgeoisie
and the proletariat, the Woman experiences unspeakable loneliness.”

51



einer verkannten Messiasfigur gestaltet. Der rein symbolische Akt kann jedoch
nicht überdecken, dass der verkündete Erweckungsoptimismus bereits durch ein
latentes Verzagen geschwächt ist.21

4.9.2 Der Begriff der “Masse”

In der Industriegesellschaft des 19. und frühen 20. Jahrhunderts ergab sich aus den
Prozessen der Urbanisierung, Industrialisierung und dem Bevölkerungswachstum
der Effekt einer massenhaften Anballung von Proletariat in den ökonomischen
Zentren.22 Dieses Phänomen der gesellschaftlichen Moderne wurde von
zeitgenössischen Intellektuellen zweifellos nicht unproblematisch empfunden.
Das Auftreten großer Mengen ‘einfacher Leute’ in den Städten evozierte bei
Wissenschaft und Intelligenz einen mit Ängsten und Vorbehalten aufgeladenen
Benennungsbedarf. Der passende Begriff der “Masse” wurde wesentlich durch
das wirkungsmächtige, 1895 erschienene Werk “Psychologie des Foules” von
Gustave Le Bon geprägt.23 Darin wird die “Masse” sinngemäß charakterisiert als
“ungestaltes, furchterregendes Wesen, das aus dem Schoß der Geschichte aufstieg
und ihren Gang verhängnisvoll zu beeinflussen drohte.”24

Die ursprüngliche Massentheorie im Sinne Le Bons wird im Expressionismus
um den Aspekt der historischen Bedingtheit ergänzt. Wie Peter Uwe Hohendahl
in seiner Erörterung von 1967 herausarbeitet, versucht der Expressionismus “die
Masse als notwendige Folge einer fehlgeleiteten Entwicklung” zu verstehen.
An einer differenzierten Sicht auf das Phänomen hindert die Expressionisten
allerdings ihr “humanitär-individualistisches Menschenbild”, das dem der
älteren Massenpsychologie ähnlich sei. Dem Expressionismus müsse deswegen
“die Massenhaftigkeit” als “Symptom einer kulturlosen, enthumanisierten
Zivilisation” erscheinen, die zu überwinden sei.25

‘Masse Mensch’ ist laut Hohendahl ein Musterbeispiel für die
expressionistische Darstellung von “Masse”: Sie erscheint nicht als gegliederte
Menge von Einzelfiguren, sondern als ein “geschlossener, blockartiger Körper,

21 Vgl. auch [Bütow, 1975], S. 141: “Selbst im Schlußteil von ‘Masse Mensch’ macht sich die
Skepsis Tollers insofern bemerkbar, als dieser Glaube weder szenisch noch sprachlich so deutlich
ausformuliert ist wie in der ‘Wandlung’.” Sigurd Rothstein geht noch weiter, indem er “die
Relativierung der expressionistischen Erlösungsbotschaft” per “schrittweise[r] Demontage der
Hauptfigur” diagnostiziert. Siehe [Rothstein, 1987], S. 147.

22 Vgl. auch [Schneider, 1995], S. 453: “Die Erfahrung der Moderne deckt sich in einer wesentlichen
Schicht mit der Erfahrung der Masse und des Massenhaften.”

23 Deutsche Ausgabe: Gustave Le Bon: Psychologie der Massen. Stuttgart 1950.
24 So Peter Uwe Hohendahl in seiner Analyse des Phänomens der “Masse” im expressionistischen

Drama. Siehe [Hohendahl, 1967], S. 124.
25 [Hohendahl, 1967], S. 124.

52



der auch seine eigene Sprache spricht”. Wie im konsequenten expressionistischen
Massendrama üblich, existiert in dem Stück “mit Ausnahme der Führergestalt
das Individuum nicht mehr”.26

Das expressionistische Verständnis von “Masse” führt zu einem Zwiespalt:
Wie das Beispiel “der Frau” zeigt, wird der “gestaltlosen” Masse eine Führerfigur
gegenübergestellt, die den “Mensch in Masse befrein” (II/108) will und dazu
auf eine Mischung aus moralischem Appell und Argument setzt. In der
expressionistischen Attribuierung des Massenbegriffs steht jedoch fest, dass “der
Massenmensch unter der Herrschaft des Irrationalen [steht]”.27 Der angestrebten
‘Kommunikation’ zwischen Masse und Führer zwecks “Überwindung” des
Massencharakters fehlt somit eine grundlegende Voraussetzung: Die Möglichkeit
der vernünftigen Interaktion.

Dieses Problem rührt nicht zuletzt daher, das im Begriff der “Masse”
zwei Lesarten vermischt werden: Psychologisch wirksame Masseneffekte, die
jeweils “aktuell” das Verhalten einer größeren Menschenmenge beeinflussen,
einerseits – die sozialgeschichtliche Herausbildung eines städtischen Proletariats
als Voraussetzung einer “latenten Masse” andererseits.

Die expressionistischen Begriffe “Volk” und “Gemeinschaft” filtern den
“aktuellen”, massenpsychologisch bedingten Lenkbarkeitsaspekt gewissermaßen
aus und ersetzen das Moment der irrationalen Triebkräfte durch die erwünschte
Erweckungsbereitschaft. Aus dem Massenbegriff übernommen wird der
sozialhistorisch bedingte Aspekt. Er fließt in das Bild der “latent” mobilisierbaren,
leidenden Volksmasse mit ein.

Entscheidend für die Bewertung der ‘Modernität’ des expressionistischen
Verständnisses von “Masse” und “Volk” ist dabei die durchgängige Reduzierung
der proletarischen Großgruppen auf die Rolle des belehrten Publikums, das
von vordenkenden Führergestalten seine ‘Marschrichtung’ zu empfangen hat.28

Die Logik des dramatischen Ideenkonflikts bleibt in ‘Masse Mensch’ bis
zuletzt in einem ‘gegenmodern’ zu nennenden Volk-Führer-Schema befangen.
Das Dilemma der abstrakt eingeforderten Entsprechung von Vordenker und

26 Ebd., S. 127.
27 Ebd., S. 125.
28 Die Auffassung von Bozena Choluj, dass “die Frau” in Wirklichkeit “für eine bewusste,

individualisierte Masse, d. h. für das werktätige Volk, für die Arbeiter” plädiere, kann ich nur
sehr bedingt nachvollziehen, vgl. dazu [Choluj, 1991], S. 71. Ohne ihre Einschätzung schlüssig
zu begründen, behauptet Choluj, dass die proletarische “Bereitschaft zu einem selbständigen
politischen Handeln” ein ideeller Kernpunkt von ‘Masse Mensch’ sei: [Choluj, 1991], S. 9. Nach
meiner Auffassung wird ein individuell reflektiertes, selbständiges politisches Handeln in der
Leitnorm des Stückes aber ausschließlich der Protagonistin zugestanden und bleibt auch dort in
einen überindividuell absolut gesetzten Imperativ ‘humanen Gewissens’ eingekapselt.

53



Gefolge wird mit den idealisierten Begriffen von “Volk” und “Gemeinschaft”
nicht aufgelöst, sondern lediglich einer moralisch anspruchvolleren Schablone
subsummiert.

54



Kapitel 5

Zwischen Revolutionslogik und Irrsinn:
“Hoppla, wir leben!”

Das erste dramatische Werk Ernst Tollers nach seiner Haftentlassung entstand
1927 – in einer Zeit, die man literarhistorisch oft mit dem Begriff der
“Neuen Sachlichkeit” zu beschreiben versucht.1 Der bis dahin durch seine
‘spätexpressionistischen’ Stücke bekannt gewordene Autor und Revolutionär
konnte sich diesem literarischen Paradigmenwechsel ebensowenig entziehen,
wie dessen zeitgeschichtlichen Hintergründen. So sind in ‘Hoppla, wir
leben!’ – durch besondere Entstehungsumstände noch verstärkt – gewisse
‘Restbestände’ des expressionistischen Veränderungspathos mit ‘sachlich’
grundierter Gegenwartsanalyse zusammengeflossen.

5.1 Bemerkungen zur Textedition

Die Analyse des Dramas erhält eine gewisse Komplexität durch die Existenz
zweier Fassungen, von denen sich eine aus der Kooperation Tollers mit dem
Regisseur Erwin Piscator ergab. Toller hatte Piscator, der nach einem geeigneten
Stück für die Eröffnung seines neuen Theaters in Berlin suchte, seine bereits
vollständig ausgearbeitete Erstfassung vorgelegt. Diese ursprungliche Textform,
die das originäre Werk Tollers darstellt, ist nie publiziert worden und steht der
Forschung heute nur noch in Form zweier Einzelexemplare zur Verfügung.2

Piscator war an dem Stück interessiert, sah jedoch erheblichen
Änderungsbedarf, da Toller “dem Gefühl” eine zu “selbstherrliche” Stellung

1 Vgl. dazu auch den Aufsatz von Stefan Neuhaus: Ernst Toller und die Neue Sachlichkeit. Versuch
über die Anwendbarkeit eines problematischen Epochenbegriffs. In: [Neuhaus et al., 1999H],
S. 135-154.

2 Laut [Leydecker, 1998], S. 123, sind dies eine im Privatbesitz John Spaleks befindliche Kopie
mit handschriftlichen Ergänzungen Tollers und eine (lange unbekannt gebliebene) Kopie in der
Theatersammlung der Staats- und Universitätsbibliothek Hamburg (Thalia-Archiv, Nr. 5232).
Letztere war Grundlage der Inszenierung an den Hamburger Kammerspielen.

55



eingeräumt hätte.3 Die bei den Vorarbeiten für die Berliner Inszenierung
gemachten Änderungen brachten eine bedeutende Verschiebung der politischen
Aussage des Dramas mit sich. Langwierige Debatten führten Toller und Piscator
insbesondere über die Gestaltung des Dramenschlusses.4

Die fast gleichzeitige Uraufführung an zwei deutschen Theatern brachte
die Varianz auch auf die Bühne: Während die Piscatorbühne in Berlin die
überarbeitete Version (sogar mit noch zusätzlichen Änderungen Piscators) spielte,
wurde in Hamburg nahezu Tollers Erstfassung inszeniert.5 Der gemeinsam
mit Piscator erarbeitete Text wurde von Toller noch 1927 als Druckfassung
autorisiert und dadurch bald kanonisiert. Die später von beiden kritisch
kommentierte, konfliktreiche Berliner Zusammenarbeit prägte dem Stück jedoch
eine nachhaltige Ambivalenz auf.6

Für die Interpretation des Dramas blieben dadurch wichtige Fragen offen. Die
von Piscator erwirkten Änderungen betreffen neben dem Schluss insbesondere die
Kontrastierung des Protagonisten mit den Figuren, die sozusagen für alternative
politische Konzepte stehen. In der Erstfassung wird der gefühlsmäßigen
Sichtweise des Protagonisten größeres Gewicht gegeben und der dramatische
Konflikt motiviert sich stärker aus dieser subjektiven Wahrnehmung. Die
Werkausgabe von Spalek und Frühwald weist die entsprechenden Passagen der
Erstfassung leider nicht nach.

Basierend auf der ungenügenden Textinformation entstand ein
literaturwissenschaftlicher Streit, der im Kern darum geht, ob und wie
sich Tollers Distanzierung von expressionistischen Revolutionskonzepten
konstatieren lässt. Auch die für die vorliegende Arbeit wichtigen Fragen nach
einer Pluralisierung der Dramenperspektive sowie nach der Reflexionsweise
und konzeptionellen Bewältigung der in diesem “Zeitstück” thematisierten
‘verspäteten’ Moderneerfahrung sind von der genannten Textvarianz entscheidend
berührt.

3 Vgl. [Piscator, 1929], S. 146-147. Im Rückblick beschreibt Piscator die Kooperation mit Toller
geradezu als Reparaturarbeit an einem nur bedingt ausgereiften Rohtext: “Das ursprünglich
gesteckte Ziel der Revue wurde am nächsten erreicht durch einen Entwurf, den Toller mir im
Frühjahr gegeben hatte. [..] Aber wie immer bei Toller ging das Dokumentarische mit dem
Dichterisch-Lyrischen durcheinander. Alle unsere Bemühungen im Lauf der weiteren Arbeit
gingen dahin, dem Stück den realistischen Unterbau zu geben.”

4 Die Werkausgabe von Spalek und Frühwald verzeichnet beide Varianten des Schlusses, lässt aber
andere wichtige Änderungen unerwähnt.

5 Die Hamburger Kopie der Erstfassung weist Ergänzungen auf, die wahrscheinlich von Toller
und/oder dem dortigen Regisseur Hans Lotz stammen. Vgl. [Leydecker, 1998], S. 123 und 131.

6 Toller schrieb z. B.. 1930 in ‘Arbeiten’: “Ich bedaure heute, daß ich, von einer Zeitmode befangen,
die Architektonik des ursprünglichen Werkes zugunsten der Architektonik der Regie zerbrach.”
Zitiert nach GW I, S. 146.

56



Erst 1998 konnte Karl Leydecker durch Recherche an den erhaltenen
Exemplaren der Erstfassung zeigen, dass jene Forschungspositionen, die
im wesentlichen auf der Werkausgabe und der Einbeziehung späterer
Selbstkommentare Tollers beruhen, nicht haltbar sind. In seiner eingehenden
Variantenanalyse vertritt er die Einschätzung,

that “Hoppla, wir leben!” is not Toller’s first clear-headed post-Expressionist
play but, with its recrudescence of Expressionist motifs and structure, is
instead eloquent testimony to the extent to which, as late as 1927, Toller’s
literary imagination was in thrall to that movement.7

Dass Toller tatsächlich “sklavisch” an den Revolutionsideen des Expressionismus
geklebt haben soll, wird in einem neueren und umfangreichen Beitrag von Kirsten
Reimers allerdings bestritten.8 Da im Rahmen der vorliegenden Arbeit leider
keine Quellenanalyse an den Exemplaren der Erstfassung möglich war, beziehe
ich mich hauptsächlich auf die Argumentationen bei Reimers und Leydecker,
um zu erörtern, inwiefern sich die Konzepte Tollers und Piscators in einem
dialektischen Prozess verbunden haben und was dies für Tollers (politische)
Modernereflexion bedeutete.

Die Darstellung orientiert sich deswegen hauptsächlich an der kanonisierten
Druckfassung und zitiert Textstellen gemäß der Werkausgabe. An einigen
relevanten Stellen wird auch auf die Varianten der Erstfassung hingewiesen.
Erst in der abschließenden Erörterung der ‘zwiespältigen Autornorm’ wird die
eben angerissene Deutungsdebatte noch einmal aufgenommen, wobei Aspekte der
Erstfassung gleichsam als Kontrastmittel zur Beleuchtung des politischen Gehalts
des Stückes herangezogen werden.

5.2 Inhaltliche Zusammenfassung

Die Revolutionsthematik, die schon in der ‘Wandlung’ und in ‘Masse Mensch’
von zentraler Bedeutung ist, bildet in ‘Hoppla, wir leben!’ den perspektivierenden
Eingangskontext der Dramenhandlung:

Das Stück spielt in vielen Ländern. Acht Jahre nach einem
niedergeworfenen Volksaufstand. Zeit: 1927. (II/11)9

7 [Leydecker, 1998], S. 123.
8 Nach ihrer Meinung “geht Karl Leydecker in seiner Behauptung zu weit, Toller habe sich 1927

vom Expressionismus noch nicht genügend distanziert [..]”. Siehe [Reimers, 2000], S. 207.
9 Die pathetische Rede aus dem Nebentext der ‘Wandlung’ von der “Wiedergeburt” der Menschheit

“in Europa” erscheint hier versachlicht als “Volksaufstand”, der seinen übernationalen Kontext mit
dem dezenten Hinweis auf die “vielen Länder” erhält.

57



In einem “Vorspiel” verbinden sich zeitliche Rückblende und Figurenexposition.
Eine Gruppe zum Tode verurteilter Revolutionäre erscheint als
Schicksalsgemeinschaft in den Fängen der staatlichen Macht. Nach ihrer
Begnadigung gehen die “Genossen” jeweils unterschiedliche Lebenswege. Die
Figur des Karl Thomas, der bei der Begnadigung in Wahnsinn verfällt, wird im
Folgenden zum wesentlichen Handlungsträger.

Nach mehreren Jahren im “Irrenhaus” wird Thomas “geheilt” in die
Welt der Republik entlassen (III/26), in der die Haftgenossen mittlerweile
ihre Verortung gefunden haben: Einer von ihnen ist als Minister in die
Sphären der Macht aufgestiegen, die anderen mühen sich in politischer
Kleinarbeit für Arbeiterinteressen. Aus der Perspektive des unangepassten
‘Zu-spät-Kommenden’ empfindet Thomas ihren politischen Pragmatismus als
feige Halbherzigkeit und beschließt, “ein Beispiel [zu] geben”, damit “die Lahmen
rennen” (III/66). Da die ehemaligen Gefährten ihm – auf jeweils verschiedene
Weise – entfremdet sind, will er als Einzeltäter ein Attentat auf den in seinen
Augen verräterischen Minister verüben.

Das Drama bebildert die Eindrücke von der Vielgestalt und den Disparitäten
der gesellschaftlichen und politischen Gegenwart als ein Kaleidoskop
widersprüchlicher Tendenzen und ‘Teilräume’, mit denen der Protagonist in
Berührung kommt, ohne sich orientieren zu können. Moderne Katastrophen
wie Währungskrise oder Börsensturz stehen für ihn unvermittelt neben den
überwältigenden Möglichkeiten moderner Technik und den weltverbesserischen
Debatten dekadenter Intellektueller. Macht und Profit von Karrieristen
kontrastieren mit demokratischen Hoffnungen in Arbeiterkreisen. Die
Gemeinschaft von einst scheint verloren und seine frühere Geliebte ist inzwischen
eine emanzipierte Frau, die seinen Schwärmereien eine Absage erteilt.

In der extremen Zuspitzung des politischen Mordvorhabens überkreuzt
sich die revolutionäre Perspektive des Protagonisten dann mit ihrem
Gegenteil: Reaktionäre Nationalisten vollziehen zeitgleich das gleiche
Attentat auf den Minister unter umgekehrten Vorzeichen. Was dem seiner
Idee beraubten und zu Unrecht des Mordes angeklagten Thomas bleibt, ist seine
Verwirrung und die Infragestellung der erlebten Welt, in der ihm Irrsinn und
Normalität verschwimmen und die Psychiatrie nur als systemstabilisierende
Eingliederungshilfe erscheint.

Zum Schluss ist die alte Gruppe der Gefangenen noch einmal in Haft,
nun in Einzelzellen. Und diesmal kommt die Entlassungsmeldung zu spät. Die
aussichtslose Vereinzelung wird übermächtig und treibt Thomas, kurz bevor seine

58



Unschuld bekannt wird, zum tragischen Selbstmord in der Zelle.

Die Erstfassung Tollers bleibt stärker auf den Protagonisten und dessen
emotionale Weltsicht fixiert. Der Minister wird wesentlich negativer gezeichnet
und zur nahezu dämonischen Gegenfigur ausgestaltet. Die eher psychologisch
geleitete Darstellung bewirkt eine engere Perspektive auf die republikanische Welt
und legt weniger Wert auf die Handlungsoption der ‘politischen Kleinarbeit’.
Die Figuren Eva Berg und Albert Kroll sind schwächer und weniger engagiert
dargestellt. Der Aspekt der nationalistischen Gefährdung der Republik fehlt, die
Handlung ist weniger auf das Attentat zugespitzt und der Minister überlebt. Der
Schlussakt im Gefängnis fehlt in der Erstfassung. Karl Thomas ist am Ende in der
Irrenanstalt, begeht keinen Selbstmord und es es bleibt unbekannt, dass er nicht
der Attentäter war. Der ‘Irrsinn der Welt’ wird hier stärker betont und zum Schluss
demonstriert sogar “das Volk” für den Protagonisten (III/324-325).

5.3 Die Inhaftierten als Schwundform der revolutionären
Menschengemeinschaft

Die Ausgangssituation des Dramas präsentiert eine Gemeinschaft von
Revolutionären in Haft: “Zeit 1919” (III/9). Der Kontext der gemeinsamen
Zwangslage und des anzunehmenden gemeinsamen politischen Ziels suggeriert
zunächst ihre Einheit in Idee und Schicksal. Der Bezug zur revolutionären
Situation ist durch ein vorhergehendes “Filmisches Vorspiel” schemenhaft
angedeutet.10

Schon im Gespräch der Figuren zeigt sich die Heterogenität der Gruppe. Karl
Thomas und der klassenbewusste Arbeiter Albert Kroll drängen todesmutig auf
einen Ausbruchsversuch. Der Parteifunktionär Wilhelm Kilman hingegen mahnt,
man solle noch “überlegen” (III/15). Ein farblos bleibender “sechster Gefangener”
distanziert sich völlig und verlangt nach dem Beistand eines Geistlichen. Der
Streit über die Unzuverlässigkeit Kilmans schwächt den Zusammenhalt. Kroll
beschimpft Thomas als “Bürgersöhnchen” (III/19) und verhöhnt seine Beziehung
zur naiven Eva Berg. In der Erstfassung stellt Kroll darüber hinaus in Frage,
was Eva Berg eigentlich “in unsern Kampf” getrieben habe, denn sie sei von
“reich[er]” Herkunft und “hatte es nicht nötig.”11

10 Der Dramentext umreißt die Einspielung so: “Geräusche: Sturmglocken / Streiflichter knapp /
Szenen eines Volksaufstandes / Seine Niederwerfung / Des dramatischen Vorspiels / Figuren /
auftauchend ab und zu” (III/11). Der ausgiebige Einsatz von Film- und Toneinblendungen zeigt
für Falko Schneider, wie Piscator “auf die Herausforderung durch die Massenmedien produktiv
antwortete”. Siehe [Schneider, 1995], S. 465.

11 Vgl. [Leydecker, 1998], S. 125.

59



Die individuelle Charakterisierung der Figuren und ihrer Motive lässt
erkennen, dass hier kein Gemeinschaftsideal pathetisch verbrüderter Menschen
bebildert wird oder widerstreitende Führungsalternativen einer lenkbaren
“Masse” in Diskurs treten. Statt dessen wird die generelle Fragwürdigkeit der
Revolutionsteilnahme durch Karl Thomas sogar selbstreflexiv zum Ausdruck
gebracht:

Ja, warum kämpfen wir? Was wissen wir? Für die Idee, für die Gerechtigkeit
– sagen wir. [..] Blick dich um, was stürzt sich alles zur Idee, in
Revolution, in Krieg. [..] Immer sind es wenige, die müssen aus innerstem
Zwang. (III/18)

Der spätere Protagonist reflektiert bereits in dieser Eingangsszene eine Pluralität
von individuellen Handlungsmotiven, die in den früheren Dramen Tollers
vergeblich zu suchen ist. Damit zeichnet sich für dieses Drama ein neues
Subjektkonzept ab, das nicht mehr in den Hülsen gemeinschaftlicher Einheit und
Ganzheit oder in Form absolut gesetzter Ideen daherkommt. Das Moment des
Kampfes aus innerlich gefühlter Notwendigkeit, das in den expressionistischen
Verkündungsdramen normativ dominierte, ist hier schon eingangs in seiner
Beschränkung auf “wenige” erkannt. Diese Reduzierung ist in Thomas’ Aussage
von einer gewissen Wehmut begleitet und unschwer ist zu erkennen, dass er sich
selbst zu jenem Kern der innerlich Bewegten zählt.

Als Gegenpol muss in diesem Verständnis der Typus des Verräters gelten,
den statt “innerstem Zwang” Opportunismus treibt und dem beim Taktieren auch
Lüge und Heuchelei recht sind. Am Ende des Vorspiels wird der bereits als
Volksredner und Feigling12 dargestellte Wilhelm Kilman dem Publikum als ein
solcher Antipode enthüllt: Per selektiver Informationsvergabe13 erfährt man, wie
sein geheimes “Gnadengesuch” bewilligt wird, da er “gegen [seinen] Willen in
die Reihen der Aufrührer [kam]” (III/21).

Das Vorspiel endet mit der offiziellen Begnadigung der ganzen Gruppe. Karl
Thomas lässt diese unverhoffte Nachricht wahnsinnig werden. Die scheinbare
Willkür der Regierung passt nicht zu seinem Wahlspruch “Guter Sieg oder
guter Tod” (III/15), das Warten in der Zelle erscheint ihm nachträglich als
mentale Todesfolter. Den angeblichen “Willen zur Versöhnung” (III/20) des
Präsidenten kann er nicht ernst nehmen. Die von diesem ersten Zusammentreffen
republikanischer (Schein-)Humanität mit drangvoller Revolutionslogik bewirkte

12 (III/19): “WILHELM KILMAN: Hab ich nicht zu den Massen gesprochen vom Balkon des
Rathauses? ALBERT KROLL: Ja, als wir die Macht hatten. Vorher nicht für, nicht wider.”

13 In Abwesenheit der anderen Dramenfiguren wird der Zuschauer Zeuge eines kurzen
Zwiegesprächs zwischen Kilman und dem Militärbeamten, der das Gnadenurteil übermittelt.

60



Wahnreaktion führt zugleich den Topos des ‘Irrens an der Welt’ ein, der für die
spezifische Form der Modernereflexion in ‘Hoppla, wir leben!’ kennzeichnend ist.

5.4 Die republikanische Welt: Pluralität und Widersprüche

Mit der Entlassung des Protagonisten aus der Irrenanstalt wird die Perspektive der
Hauptfigur Karl Thomas gewisssermaßen ‘sichtleitend’ für die Darstellung der
republikanischen Gegenwart.14 Die “Grundidee” des Dramas, über die zwischen
Toller und Piscator weitgehend Einigkeit herrschte, war “der Zusammenprall
eines Revolutionärs, der acht Jahre im Irrenhaus zugebracht hatte, mit der Welt
von 1927.”15

In der Figur des Karl Thomas ist eine spätexpressionistisch revolutionäre
Weltsicht konserviert. In der nahezu ereignislosen Separation in der Psychiatrie
blieb sein Leben zirkulär. In exakter Wiederholung bewahrte sich der Hass des
Ausgesonderten auf die ‘gnädige’ neue Staatsführung.16

In der Konfrontation dieser Figur mit der um Jahre ‘vorausgeeilten’ und durch
gesellschaftliche Modernisierungsprozesse veränderten Gegenwart entwickelt das
Drama seine Zeitkritik als eine fassungslose ‘Außensicht’. Der Protagonist irrt
durch die verschiedenen gesellschaftlichen Teilräume und Sphären, sammelt auf
der Suche nach den alten Weggefährten gleichsam die Widersprüchlichkeiten
der Gegenwart in sich auf und artikuliert seine gefühlsmäßige Wahrnehmung als
Zweifel an der Sinnhaftigkeit des Erlebten.

Pluralisierung, Pragmatismus und Sachlichkeit – das unpathetische
Nebeneinander und Durcheinander des republikanischen Lebens – können
aus dieser ‘unzeitgemäßen’ Perspektive nicht mehr ordnend erfasst werden.
Aus Sicht von Karl Thomas scheint der Welt die innere Kohärenz abhanden
gekommen zu sein. Seine frühere psychiatrische Aussonderung invertierend,
macht er seiner Umgebung den wiederholten Vorwurf der ‘Verrücktheit’.17 Die

14 Vgl. [Benson, 1987], S. 119: “Karl Thomas ist Tollers Ideenvermittler, dem durch die wechselnden
Situationen, in die er gestellt wird, die Möglichkeit zur kritischen Analyse der untergehenden
Weimarer Republik gegeben wird.”

15 Siehe [Piscator, 1929], S. 146. In Tollers Rückblick von 1930 ist die Rede vom “Zusammenprall
des Menschen, der das Absolute unbedingt, noch heute verwirklichen will, mit den Kräften
der Zeit und den Zeitgenossen, die die Verwirklichung [..] aufgeben oder [..] für spätere Tage
vorbereiten.” (I/145).

16 Vgl. (III/25): “PROFESSOR LÜDIN: [..] jedes Jahr einmal fingen Sie an zu toben. Man musste Sie
isolieren. [..] KARL THOMAS: Am Tag der Begnadigung . . . [..] Ich haßte die Begnadigung. Ich
haßte den Präsidenten.”

17 So z. B. “Bin ich in ein Tollhaus geraten?” (III/70) oder “Ist die Welt ein Irrenhaus
geworden?” (III/95).

61



Bewältigung dieser Realität scheint ihm nur per Umsturz oder Flucht möglich.18

Zentrum und Zuspitzungsort seiner ‘Odyssee der Eindrücke’ ist das
“Grand Hotel”, in dem er – gewappnet mit der grotesken “Fassade” eines
Dauerlachens19 – eine Arbeit als Kellner angenommen hat. In den Räumen,
Zimmern und Einrichtungen des Hotels kommt die urbane Vielschichtigkeit
der Hauptstadt in dichter Überblendungsfolge zur Darstellung. Karl Thomas
erlebt die finanziell notdürftige Lage der Dienstboten, die zu Geldentwertung
und schlechten Arbeitsbedingungen ‘gute Miene’ machen müssen, als direkten
Kontrast zu den opulenten Diners der politisch-wirtschaftlichen ‘Macher’
und elitär räsonnierenden Intellektuellen. Während ein Hausdiener mit
dem konsternierenden Verlust seiner jahrelang ersparten Habe durch die
Währungskrise fertig werden muss,20 verhandeln “geistige Kopfarbeiter” in
einem “Klubzimmer”, wie das Proletariat “geistig zu erlösen” sei (III/84-85).
Innenminister und Ex-Revolutinär Kilman, der sich nur noch lose mit dem
Ziel einer sozialeren Gesellschaft assoziiert, speist mit Finanzmagnaten, die
ihn zu bestechen suchen, während seine Tochter mit einem Drahtzieher der
nationalistischen Reaktion im Bett liegt und aus sexueller Langeweile die Vorzüge
von “Koks” und “Cordon rouge” gegeneinander abwägt (III/89).

Eine quasi globale, medial vermittelte Übersteigerung erhält die Darstellung,
als der Protagonist in der “Radiostation” des Hotels Zeuge der “Nachrichten
aus aller Welt” (III/82) wird: Werbung für Luxusmode ertönt unvermittelt neben
Meldungen über Katastrophen und kriegstechnische Neuerungen. Von den bisher
ungekannten technischen Möglichkeiten überwältigt, staunt Thomas über die
zerstörerische und widersinnige Anwendung des Fortschritts.21

Die ‘Einblicke’ in die Miniaturwelt des Hotels als lokale Verdichtung
widersprüchlicher Tendenzen werden durch den globalen ‘Ausblick’ auf
die gefährliche Rasanz von Wirtschaft, Technik und Militarismus zusätzlich
akzentuiert. Das Gesamtbild einer sich bewusstlos krisenhaft entwickelnden Welt
forciert beim Protagonisten den Eindruck der Irrationalität der Verhältnisse und

18 Sein Tatendrang ist die aktivistische Variante eines Harmonieideals, das er in schwachen
Momenten als Sehnsucht nach einem naiv ‘ursprünglichen’ Leben zu erkennen gibt: “Es müssen
irgendwo noch Menschen leben, kindliche, die sind, nur sind. [..] Die nichts von Politik wissen,
die leben, nicht immer kämpfen müssen.” (III/50).

19 Zu seinem aufpolierten Äußeren gehört die Befolgung eines Ratschlags zeitgenössischer “Chefs”:
“In unserer Zeit muß man lachen, immer lachen.” (III/79).

20 (III/90): “Sechshundert Wochen habe ich gespart. Zwölf Jahre. Und was bekam ich zuguterletzt?
Einen Dreck!”

21 (III/83): “KARL THOMAS: Wie wundervoll ist das alles! Und was machen die Menschen damit
. . . [..].” Der nüchterne Kommentar des Technikers: “TELEGRAPHIST: Vorläufig dienen diese
Apparate dazu, damit die Menschen sich desto raffinierter totschlagen. [..] Wir werdens nicht
ändern.”.

62



nährt sein Bedürfnis, mit ‘beispielhafter’ Tat dagegen anzugehen.
Die der Darstellung immanente kritische Norm kann bezeichnet werden

als eine Mischung aus revolutionärem Gerechtigkeitsideal, emotionalem
Ehrlichkeitsdrang und dem Bedürfnis nach einer durchschaubaren, vernünftig
geregelten Welt. Die Anwendung dieser kritischen Norm auf die vorwiegend
sozialen und technisch-ökonomischen Ungereimtheiten des republikanischen
Lebens ist in erster Linie im beschriebenen Szenario des “Grand Hotel” zu
erkennen. In Tollers Erstfassung ist dies noch stärker expliziert, indem Karl
Thomas am Dramenende über seine Eindrücke zusammenfassend Auskunft gibt:

Ich war Kellner. Einen Abend lang. Ich schmorte in einem Hexenkessel.
Es stank nach Korruption, nach Geilheit, nach Dünkel, nach Dreck. Die
Kollegen fanden es in Ordnung und waren stolz darauf. (III/319)

Wie hier schon angedeutet ist, vollzieht sich die Konfrontation des Protagonisten
mit der Welt als eine sukzessive Enttäuschung, die bis zum “Ekel” (III/66) geht.
Seine Empörung über die Selbstgefälligkeit der gehobenen Kreise wird durch die
unkritische Haltung der ‘niederen Chargen’ noch verstärkt und zu allgemeinem
Unverständnis erweitert.

In politischer Hinsicht artikuliert sich dieses allgemeine Unverständnis am
deutlichsten bei den Zusammentreffen des Protagonisten mit den verschiedenen
Ex-Revolutionären. Um der politischen Aussage von ‘Hoppla, wir leben!’ auf den
Grund gehen zu können, wird deshalb im folgenden Abschnitt die dramatische
Problematisierung der politischen Sphäre erörtert.

5.5 Die politische Sphäre zwischen Pragmatismus und Reaktion

Zentrales Moment der politischen Charakterisierung der “Welt von 1927”,
wie sie in ‘Hoppla, wir leben!’ zum Ausdruck kommt, ist der Eindruck
einer vordergründigen Demokratisierung. Ehemalige Arbeiterfunktionäre wie
Wilhelm Kilman können bis zu Ministerposten aufsteigen, was im Vergleich
zur relativ hermetischen politischen Klasse des Kaiserreiches als Fortschritt
erscheinen muss. Außerdem finden Wahlen statt, in denen Kandidaten
verschiedener sozialer Provenienz scheinbar gleichberechtigt konkurrieren.22 Die
Arbeiter beteiligen sich zudem konstruktiv an den demokratischen Verfahren
und können sich auch sonst auf Verfassungsrechte berufen.23 Auch zeigen

22 Vgl. [Schneider, 1995], S. 454: “Die neue Verfassung erhebt das Volk zum Souverän; die Masse
wandelt sich zum umworbenen Wahlvolk.” In ‘Hoppla, wir leben!’ wird dieses ‘Umwerben’
durch die marktschreierische Darstellung der Wahlhelfer schon fast als Rummelplatz-Belustigung
karikiert. Vgl. (III/60-61).

23 (III/28): “EVA BERG: Ich übe die Rechte aus, die die Verfassung mir gewährt.”

63



sich gewisse Emanzipationserscheinungen im Arbeitsleben, die weibliches
Engagement in betrieblichen Zusammenhängen ermöglichen,24 ohne sich aber
politisch-institutionell weiter auszuwirken.

Diese vordergründigen Neuerungen werden durch eine Reihe von
tatsächlichen Defiziten und Verfälschungen des republikanischen Staatssystems
konterkariert. Ein großer Teil des Dramas, insbesondere die Szenen in Kilmans
Ministerium und im “Wahllokal” der Arbeiter, bebildern genau diese Mängel.
Kilman, der sich als “demokratisch” (III/40) bezeichnet, rechnet es sich
gleichzeitig als “Mut” an, gelegentlich “gegen das Volk zu regieren”. Als
Staatsräson gilt ihm sein “gesunder Menschenverstand” (III/37), mit dem
er sogar die Verfassung relativiert25 und den abstrakten “Mechanismus des
Staates” (III/41) über die Interessen der Arbeitenden stellt. Der “Wille
des ganzen Volk” (III/40) ist der biegbare Titel seiner Handlungsmaxime,
mit der er sich zugleich über die Belange einer womöglich unzufriedenen
“Masse” erhebt, die er für “unfähig” und der “Erziehung” bedürftig
befindet (III/42). Wahlmanipulationen,26 der Verdacht der Bestechlichkeit und
sein klares Bewusstsein von der verlogenen Doppelbödigkeit staatsmännischer
Rhetorik (III/36) vervollständigen die Charakterisierung Kilmans als autoritäre,
heuchlerische Politikerfigur.

Während die in der Person Kilmans fokussierten scheindemokratischen
Momente dem Protagonisten Karl Thomas zum Großteil unmittelbar erkenntlich
werden, bleibt der Aspekt der zusätzlichen nationalistischen Unterwanderung des
Staatsapparates für ihn und die anderen regierungskritischen Figuren zunächst im
Dunkeln und erscheint nur als unbestimmter Verdachtsmoment.27 Die Darstellung
dieses Entwicklungsstrangs als geheime Verschwörung (III/75-77) erzeugt so
einen Informationsvorsprung beim Zuschauer, der bereits auf die dramatische
Zuspitzung der Attentatshandlung hinzielt.

Karl Thomas sieht den Verrat an den früheren Revolutionsidealen zwar
wesentlich durch Kilman verkörpert, tritt aber auch zu den anderen früheren
“Genossen” in Konflikt, indem er ihre konstruktive Haltung gegenüber der
demokratischen Ordnung als “falsch” (III/66) und “feige” (III/67) abwertet. Er
vermisst “Taten”, wo Albert Kroll sich über “Wahlstimmen” freut (III/70), und
verflucht die “Ruhe” (III/72), mit der Kroll seinen Aktionismus “bremst” (III/73).

24 Dies wird am Beispiel Eva Bergs gezeigt.
25 (III/28): “WILHELM KILMAN: Die Verfassung ist für ruhige Zeiten gemacht. EVA BERG: Leben

wir nicht in ihnen? WILHELM KILMAN: Der Staat kennt selten ruhige Zeiten.”
26 (III/40): “ALBERT KROLL: Kilman hat den Arbeitern bei den Chemischen Werken das Stimmrecht

gestohlen!”
27 (III/41): Karl Thomas zu Kilman: “Ihr verhelft der Reaktion in den Sattel.”

64



Mit dieser argumentlosen Unbändigkeit, die lediglich mit Appellen an den
“Glauben” (III/65) aus Revolutionstagen zu überzeugen versucht, äußert sich eine
Spaltung der Autornorm in einen Wahrnehmungs- und einen Handlungaspekt:
Es wird spürbar, dass Karl Thomas die Unzulänglichkeiten der Gegenwart
zwar intensiv empfinden, für ihre Bewältigung aber kein angemessenes Konzept
entwickeln kann.28

Demgegenüber wird den pragmatisch agierenden Arbeiterfiguren ein höheres
Maß an Handlungskompetenz zugeordnet. Um dies klarer zu konturieren, haben
Toller und Piscator insbesondere an der Figurencharakteristik von Eva Berg
erhebliche Änderungen vorgenommen. Es gehört zu den hervorzuhebenden
Leistungen Karl Leydeckers, diese Änderungen anhand der Erstfassung
rekonstruiert zu haben. Er kommt zu dem Resultat, dass die Charakterisierung
Bergs als zielstrebige, disziplinierte Parteikämpferin erst durch den Einfluss
Piscators entstanden sei. Die Szene, in der Karl Thomas ihr seine Gefühle
offenlegt und von der gemeinsamen Realitätsflucht schwärmt,29 ist laut Leydecker
Beleg, wie aus einer negativ gezeichneten, emotionslosen Figur, die bei Toller
offensichtlich die verhärtete Sachlichkeit des republikanischen Lebens illustrieren
sollte, eine im positiven Sinne harte Vorzeigefigur gezimmert worden ist, die
damit allerdings ihre Stimmigkeit verlor:

Whereas Toller had presented this hardened character in a negative light
in the first version, for Piscator this hardness was a positive characteristic.
The result of their collaboration was a deeply ambivalent character in the
second version and this has led to the diverging judgements of her by literary
critics.30

Ist Karl Thomas in der Erstfassung noch der empfindsame Idealist, der von einer
verhärteten Frau geradezu bemitleidenswert verstoßen wird, so erscheint er in
der Druckfassung als naiver Faulpelz, der eine Vorkämpferin des Proletariats
von ihrer Arbeit abhält. Letztere Darstellung trägt naturgemäß dazu bei, ihn als
politische Figur zu diskreditieren und die Handlungsnorm des Stückes auf eben
jene disziplinierte Parteiarbeit auszurichten.

Die politische Lage, die in ‘Hoppla, wir leben!’ als vordergründiges
demokratisches Kräftegleichgewicht und scheinbar neutrale Ordnung kritisch

28 Sigurd Rothstein sieht in dieser Mischung aus starkem Empfinden und Mangel an
Handlungskompetenz ein Charakteristikum der “neuen Hauptfiguren Tollers”, zu denen er
neben Karl Thomas auch den Protagonisten des ‘Hinkemann’-Dramas von 1923 zählt. Siehe
[Rothstein, 1987], S. 157.

29 (III/50): “KARL THOMAS: [..] Du sollst mir Morgen sein und Traum der Zukunft. Dich, dich will
ich, nichts weiter. EVA BERG: Flucht also?”

30 [Leydecker, 1998], S. 127.

65



beleuchtet wird, stellt sich aus der Perspektive des Protagonisten insgesamt als
unerträgliche bis eklige31 Ruhe dar. Der pragmatischen, mittelfristig angelegten
Parteiarbeit der früheren Genossen steht sein emotionaler Aktionsdrang,
sein subjektiver Spontaneismus entgegen. Als empfindsamer und noch in
Ganzheitsidealen denkender ‘Seismogrpah’ einer widersinnigen Welt ist die
Figur Karl Thomas zwar durchaus als wesentlicher Träger der kritischen Norm
des Stückes zu sehen. Seine Handlungsperspektive, die ungeduldige singuläre
Gewalttat, kann dagegen sowohl in Tollers Originalfassung als auch in der
‘Piscatorfassung’ nur als Verfehlung verstanden werden.

Im folgenden Abschnitt wird der Weg der Hauptfigur zu dieser Verfehlung als
fortschreitende Isolation und Verunsicherung nachgezeichnet. Erst die Zuspitzung
dieser Separation am Dramenschluss liefert dann den letzten Baustein zur
hermeneutischen Erschließung der Dramenaussage.32 In jedem Fall wird sich
aber zeigen, dass die Überwindung einer vorläufigen und von reaktionären
Umtrieben unterwanderten Scheindemokratie die politische Zielrichtung des
Dramas bestimmte. Ernst Toller und Erwin Piscator waren in vielen Punkten
zerstritten, aber über die Unzulänglichkeit der Republik von 1927 waren sie sich
zweifellos einig.

5.6 Die Isolation des Protagonisten

Die “Grundidee” des Dramas, die in der Konfrontation des Protagonisten mit
der gesellschaftlichen Gegenwart besteht, impliziert einerseits dessen Rand- bzw.
Außenstellung, andererseits erhält seine kritische Wahrnehmung der Welt dabei
einen hervorgehobenen Wert.

Ein grundlegender Faktor für die Sonderstellung von Karl Thomas ist
sein von allen anderen Figuren abweichender Erfahrungshintergrund. Die
Kriegserlebnisse, die seine Revolutionsbeteiligung motivierten, sind ihm noch
voll präsent und die Leitidee von der Verbrüderung aller Menschen setzt er
offenbar als selbstverständlich voraus.33 Die acht Jahre im Irrenhaus, die in seiner
Erinnerung “wie ausgelöscht” (III/24) sind, haben ihn aber vom veränderten
Lebensgefühl seiner Altersgruppe entfremdet. Die dadurch entstandene Distanz

31 Vgl. dazu auch (III/64): “KARL THOMAS: [..] Kein frischer Hauch. Die Luft modert vor Ordnung.
[..] Es schimmelt nach Bürokratie.”

32 Dabei wird sich zeigen, wie die unterschiedlichen Dramenschlüsse zu divergenten Analysen
führen.

33 Interessanterweise ist sein Gespräch mit zwei Kindern (III/53-57) die einzige Stelle, an der er
überhaupt eine reflektierte Begründung seiner unbedingten Umsturzideale gibt. Bei allen anderen
Figuren geht er scheinbar davon aus, dass diese Dinge klar sein müssten.

66



ist zugleich Gradmesser für die Rasanz der gesellschaftlichen Entwicklung und
Anzeichen für den prägenden Effekt, dem die in ihr ‘alltäglich’ Lebenden
ausgesetzt sind:

EVA BERG: Ich merke, wenn ich mit dir spreche, die letzten acht Jahre,
in denen du ‘begraben’ warst, haben uns stärker verwandelt als sonst ein
Jahrhundert.
KARL THOMAS: Ja, ich glaube mitunter, ich komme aus einer Generation,
die verschollen ist. (III/51)

Während Thomas latent daran leidet, Teil eines nur noch in der Vorstellung
oder Erinnerung existenten Sinnkontextes zu sein, deklarieren und verhalten sich
alle anderen Figuren streng gegenwartsbezogen. Ihr unaufgeregtes Leben in der
Republik wird als Ergebnis von Lernprozessen dargestellt, über die sie selbst nur
vage oder unwillig Auskunft geben. Es ist demnach eben kein einzeln benennbares
“Erlebnis” gewesen, das Eva Berg “verhärtet” hätte (III/52). Vielmehr erscheinen
der republikanische Alltag und das Arbeitsleben als die Hauptfaktoren der
Gewöhnung.34

Den Vorwurf, er spreche resigniert “wie ein alter Mann”, beantwortet auch
Albert Kroll mit dem Hinweis auf die besondere Prägekraft der vergangenen
Jahre, die “zehnfach” zählten (III/64). Die Härte des “Alltag[s]” (III/63) rege
ihn inzwischen nicht mehr auf. Sein nüchterner Kommentar lautet: “Man
lernt.” (III/64).

Die revolutionären Erlebnisse sind insgesamt wie romantische Kindheitstage
in die Ferne gerückt und Karl Thomas wird empfohlen, endlich erwachsen zu
werden:

EVA BERG: [..] Wir können es uns nicht mehr leisten, Kinder zu sein. Wir
können Hellsichtigkeit, Wissen, das uns zuwuchs, nicht mehr in die Ecke
werfen wie Spielzeug, das wir nicht mögen. (III/52-53)

In der reflektierten Aufarbeitung von Erfahrungen, die hier nahe gelegt wird,
ist der Prozess des ‘Erwachsenwerdens’ positiv konnotiert. Für Karl ist Ruhe,
Vernunft und Selbstkontrolle aber zu sehr mit dem Beigeschmack der Anpassung,
Unterordnung und Selbstverleugnung verbunden. Denn auch der verhasste
Wilhelm Kilman relativiert die gemeinsame Vergangenheit mit dem Hinweis,
“was für Kinder wir waren”, und von Kilmans Tochter muss sich Thomas gar
sagen lassen, dass jeder einmal “groß” werde – zum Beispiel als Minister (III/39).

34 (III/53): “ EVA BERG: Seit acht Jahren arbeite ich, wie früher nur Männer arbeiteten. Seit acht
Jahren entscheide ich über jede Stunde meines Lebens. Darum bin ich wie ich bin.”

67



Karl Thomas kann diese Varianten der Einpassung nicht auseinanderhalten.35

Aus seiner Perspektive gibt es nur zwei Handlungsalternativen: Akzeptanz oder
aktive Zerschlagung der Verhältnisse. Da er jegliche Mitarbeit an oder in dem
bestehenden System als unerträglich verwirft, ist die direkte revolutionäre Tat
seine einzige Option.

In den Dialogen des Dramas wird kaum über politische Zielsetzungen
und Inhalte reflektiert. Zwar sind sowohl Berg als auch Kroll als politische
Aktivisten dargestellt, doch über Sinn und Ziele ihrer Arbeit machen sie nur
vage Äußerungen.36 Die Auseinandersetzung der Figuren bleibt also, grob gesagt,
auf die Alternativen von entschlossener Revolution oder taktierendem Abwarten
beschränkt. Politisches Handeln ist in dieser Logik eine Frage des Gefühls, der
charakterlich-emotionalen Disposition.

Der Charakter von Karl Thomas wird bereits im Vorspiel hinreichend
exponiert. Schon dort ist er als unbändiger Aktionist, spontan und emotional
gezeichnet37 und erhebt sein Umsturzideal zur positiven Norm,38 Die frühere
revolutionäre Gemeinschaft ist ihm verbindlicher Anknüpfungspunkt für seinen
aktionistischen Imperativ und das zugehörige Gemeinschaftsideal: Wer seine
Ziele teilt, muss bedingungslos seinen Aktionismus teilen, sonst ist er ein
“Feigling” (III/66). Mit dieser Sichtweise zieht er sich immer mehr auf sich
als einzig wahren Kämpfer zurück, der auch vor dem Selbstopfer nicht zurück
schreckt.39 Die bedingungslose Opferbereitschaft, die in der ‘Wandlung’ und in
‘Masse Mensch’ noch als besonderes Merkmal messianischer Führer galt, ist
allerdings als isolierender Irrweg dargestellt.40

Die emotionale Charakterisierung des Protagonisten bestimmt auch seine
kommunikativen und sprachlichen Merkmale. Er ist unfähig, mehr als seine
Gefühle zu kommunizieren. Es ist nicht zuletzt seine Ausdrucksweise, die
mit ihren Pathos und den “Begriffen, die nicht mehr stimmen” (III/52), dafür
sorgt, dass es zwischen ihm und denen, die er der Tatenlosigkeit bezichtigt, zu

35 Toller kommentierte dies in ‘Arbeiten’: “Karl Thomas versteht beide nicht, setzt ihre Motive und
Taten gleich und geht unter.” (I/145).

36 Eva Bergs Zielsetzungen sind vom Willen ‘der Partei’ bestimmt: “Dann kam die Arbeit. Die Partei
brauchte mich.” (III/53), und Kroll wartet auf unbestimmte zukünftige Chancen: “Weil ich mit
Volldampf fahren will, wenns Zeit ist.” (III/73).

37 Schon seine ersten Worte sind eine Beschwerde darüber, dass nichts Wahrnehmbares geschieht:
“Verfluchte Stille!” (III/13).

38 Auch das macht er schon im Vorspiel klar: “Wagen muß man, Genosse!” (III/15).
39 Siehe (III/66): “KARL THOMAS: [..] Einer muß sich opfern. [..] Jetzt weiß ich, was ich zu tun

habe.”
40 Vgl. [Chong, 1998], S. 147: “Die politische Aktion, der Selbstopfergedanke als politisches Mittel,

führt zum blinden Fanatismus.”

68



keiner inhaltlichen Verständigung kommt.41 Die divergenten Sinnkontexte von
Gegenwart und Revolutionszeit werden auch über den Sprachstil markiert. Reste
expressionistischer Diktion finden sich im Vorspiel und bleiben ansonsten Karl
Thomas vorbehalten.42

Einen skurrilen ‘Begleiter’ hat Thomas in einer Figur namens “Pickel”. Dieser
steht in einer gewissen Analogie zu ihm, da auch er ein Außenseiter ist, der keinen
Anschluss findet und die republikanische Welt nicht versteht.43 Seine dörfliche
Herkunft und sein naiver Glaube an angebliche Errungenschaften der neuen
Staatsform bilden eine groteske Verstärkung und Überzeichnung der kritischen
‘Außensicht’ des Protagonisten. Dem unverstandenen Patheten Karl Thomas ist
mit Pickel gewissermaßen ein “karikiertes Gegenbild”44 zur Seite gestellt.

Als Ausweg aus seiner Isolation wird Karl Thomas mehrfach empfohlen,
sich eine Arbeit zu suchen.45 Er befolgt den Ratschlag mit innerem Widerwillen
und hält es trotz einer Maske des Lachens, die seine Abwehrhaltung überdecken
soll, nur für ein paar Stunden aus. Aus dem Gefühl der inneren Abscheu heraus,
fasst er den diffusen Plan, “alle” zu “wecken” (III/92) und damit den ignoranten
‘Schlafzustand’46 des Alltagstrotts zu durchbrechen. Mit der Waffe in der Hand
schreitet er zum Attentat auf den Minister.

Die schrittweise Andeutung einer reaktionären Gefährdung der Demokratie
wird mit dem Paralleleffekt des Attentats schlagartig verdeutlicht und als
Kennzeichnung des Irrwegs von Karl Thomas ausgedeutet. Als der tatsächliche
Attentäter sich nicht als “Genosse” sondern als Nationalist erweist,47 der den
von ihm getöteten Kilman als “Revolutionär”, “Bolschewiki” und Judenfreund
beschimpft, erkennt Thomas den Widersinn des eigenen Mordvorhabens:

KARL THOMAS: Du siehst ein Haus brennen, packst den Eimer, willst
löschen, und anstatt Wasser gießt du Öl fuderweise in die Flammen
. . . (III/95)

41 Kirsten Reimers weist auf die besondere Verknüpfung von Erfahrungshintergrund und
Kommunikationsproblemen hin. Vgl. [Reimers, 2000], S. 169.

42 Vgl. [Reimers, 2000], S. 169-170.
43 Vgl. [Chong, 1998], S. 138: “Die Gemeinsamkeit von Thomas und Pickel besteht in ihrem

Fixiertsein auf alte Denkmuster und in ihrer Verständnislosigkeit gegenüber der technischen
Entwicklung.”

44 [Klein, 1968], S. 141. Vgl. auch [Reimers, 2000], S. 180f..
45 (III/73): “KARL THOMAS: Was soll ich denn tun, um euch zu verstehen? ALBERT KROLL: Arbeite

Irgendwo. [..] Du mußt in den Alltag hinein.” oder (III/49): “EVA BERG: Ja, es wäre Zeit, daß du
Arbeit fändest.”

46 Vgl. (III/91): “Ihr schlaft! Ihr schlaft!”
47 Verschiedene Autoren betonen die Entsprechungen zwischen Thomas und dem nationalistischen

Studenten hinsichtlich ihrer Überbewertung der singulären “Tat”. Damit erhalte Thomas ein
Gegenstück, dass die Inhaltslosigkeit seiner politischen Perspektive aufdecke. Siehe z. B.
[Grunow-Erdmann, 1994], S. 102, oder [Hermand, 1981], S. 168.

69



Der emotionsgeleitete Aktionismus hat sich für Karl Thomas gleichsam als Schlag
ins eigene Gesicht erwiesen und lässt sein Vertrauen in die Kraft des Gefühls
schwinden. Zur Isolation kommt die Selbstentfremdung hinzu, was unmittelbar
nach dieser Einsicht zum völligen Bezugsverlust führt:

KARL THOMAS: Ich bin der Welt abhanden gekommen / Die Welt ist mir
abhanden gekommen (III/96)

Die aktionistische Vorgehensweise von Thomas ist damit eindeutig in ein
negatives Licht gesetzt. Daraus ergibt sich ein Wendepunkt des Dramas.
Die Endstufe im Isolationsweg des Protagonisten, der nunmehr jegliche
Vorbildfunktion eingebüßt hat, ist eingetreten. Die Verunsicherung des
bisher von seiner einzigartigen Sensibilität überzeugten Karl Thomas erhält
abermals die Form des Wahnsinns, des psychischen Identitätsverlusts. Diese
höchste Isolationsstufe findet ihre endgültige Auflösung in der folgenden
‘Schlussbetrachtung’ des Dramas.

5.7 Politische Bewältigungskonzepte und zwiespältige Autornorm

In der Druckfassung, die als die für Öffentlichkeit und Forschung letztlich
gültige Textform verstanden werden muss und deshalb auch die wesentliche
Grundlage der vorliegenden Analyse bildet, wird die Isolationsentwicklung des
Protagonisten nach dem Attentat stufenweise fortgesetzt. Der Verhaftete fühlt sich
sogar von seiner Waffe verhöhnt48 und kann sich gegenüber der Polizei nicht
klar ausdrücken. “Das Volk” ist gegen ihn als vermeintlichen Ministermörder
aufgebracht und will ihn “lynchen” (III/96, 99). Sein inhaltsloses Aktionsprimat
hat zwar dafür gesorgt, dass die unerträgliche “Ruhe” vorübergehend
durchbrochen ist, doch der ausgelöste Volkszorn kehrt sich gegen ihn selbst und
damit wird sein “Selbstopfer-Idealismus ad absurdum geführt”.49

In den Verhören der Polizei ist es ausgerechnet “Traugott Pickel”, die lebende
Karikatur des verwirrten Außenseiters, der als Komplize von Karl Thomas in
Verdacht gezogen wird. Die dissoziierte Randstellung des Protagonisten wird
dadurch noch betont. Auch vor Gericht ist es nicht Karl Thomas, der den
Überführungsversuchen des Untersuchungsrichters etwas entgegen zu setzen hat.
Während die “Genossen” Eva Berg und Mutter Meller souverän und solidarisch
auftreten und ihr klares Rechtsbewusstsein artikulieren, hat er für die Verhandlung

48 (III/96): “KARL THOMAS: Was weiß ich? Was weißt du? Sogar der Revolver kehrt sich gegen den
Täter, und aus dem Lauf spritzt Gelächter.”

49 [Bütow, 1975], S. 327.

70



nur seinen notorischen Irrsinnsvorwurf parat.50 Die “Kameraden” stärken ihm
zwar moralisch und durch ihre Aussagen auch beweistechnisch den Rücken, doch
sein Weg in die Sonderrolle des ‘Verrückten’ wird davon nicht aufgehalten. Seine
Verzweiflung am “Irrsinn der Welt” bleibt verquickt mit einem generellen Gefühl
der Vereinzelung.

Nach der Untersuchung in der Psychiatrie wird dies in den abschließenden
Einzelhaftszenen im Gefängnis zu Ende geführt. Die Satzfetzen seines
rasenden Schlußmonologs dokumentieren ein Wahrnehmungsschema, das die
Mitmenschen als Teile eines bewusstlosen, zerstörerischen Zirkulärdaseins
empfindet und aus der völligen Bezugslosigkeit nur noch den Ausweg des Suizids
zu wählen weiß:

KARL THOMAS: [..] Du, werde ich dich nie verstehen? . . . Du, wirst du mich
nie begreifen? . . . Nein! Nein! Nein! . . . Warum zertrümmert, verbrennt,
vergast ihr die Erde ? . . . Alles vergessen? . . . Alles umsonst? . . . So dreht
euch weiter im Karussell, tanzt, lacht, weint, begattet euch – viel Glück! Ich
springe ab . . . [..] (III/115)

Nach Auffassung Erwin Piscators sollte mit dem tragischen Ende des
“klassenmäßig entwurzelten” Karl Thomas der “anarchisch sentimentale” Typus
in seinem zwangsläufigen Scheitern gezeigt werden. Den positiven Part erhalten
in dieser Konsequenz die “klassenbewussten” proletarischen “Gegenspieler”
in Gestalt von Eva Berg, Albert Kroll und Mutter Meller.51 In Piscators
Berliner Regiebuch bleibt diesen drei Figuren denn auch die explizite
Schlusskommentierung des Protagonisten vorbehalten:

KROLL: Das durfte er nicht tun, so stirbt kein Revolutionär.
EVA: Der Alltag hat ihn zerbrochen.
MELLER: Verdammte Welt! – Man muß sie ändern. (III/326)52

Die Zielsetzung des Stückes zeigt sich damit letztlich als Kombination zweier
Hauptanliegen: Einerseits sollte “der Irrsinn der bürgerlichen Weltordnung” durch
die Konfrontation eines ‘konservierten’ Revolutionsidealisten mit der Realität
der republikanischen Gegenwart aufgezeigt oder sogar “bewiesen” werden.53

Andererseits galt es vor allem Piscator als vordringlich, dies mit der Propagierung
einer parteisozialistischen Handlungsperspektive zu verbinden.

50 (III/96): “UNTERSUCHUNGSRICHTER: [..] Thomas, was sagen Sie zu den Aussagen? KARL
THOMAS: Daß ich allmählich den Eindruck bekomme, ich befinde mich in einem Irrenhaus.”

51 Vgl. [Piscator, 1929], S. 148 und 153.
52 Es ist nicht ganz klar, ob exakt diese Repliken auch zur Aufführung kamen, denn in seinen

Nachbetrachtungen ordnet Piscator der Mutter Meller die (zusammenfassendere) Aussage zu: “Es
gibt nur eines – sich aufhängen oder die Welt verändern.” Siehe [Piscator, 1929], S. 156.

53 Vgl. [Piscator, 1929], S. 148.

71



Daraus erklärt sich die merkwürdige ‘Doppelfrontstellung’ des Protagonisten:
Als empfindsamer Träger der kritischen Norm des Stückes begehrt er gegen
die ‘irrsinnigen’ gesellschaftlichen Verhältnisse auf und wendet sich gegen die
herrschende Politik – vor allem in Gestalt Wilhelm Kilmans. Als unorganisierter,
in seinem Scheitern vorgeführter Aktionist ist er dagegen ex negativo ein
Beweisfall für die Notwendigkeit der mittelfristig ausgelegten, durchdachten
und disziplinierten Parteiarbeit und muss deshalb in einen Kontrast zu den
entsprechend handelnden “Genossen” gestellt werden.

Dass die Hauptfigur in diesen doppelten Gegensatz gesetzt ist, ohne sich
darüber bewusst zu werden, ist für die Logik des Stückes essentiell. Die
Erkenntnispotentiale sind auf verschiedene Figuren verteilt und es gibt keine
‘messianische’ Verkünderfigur. Die Analyse des Stückes und das Verständnis
der impliziten Autornorm ist dadurch sicher erschwert. Piscator scheint der
‘Beweiskraft’ der Komposition nicht vollends vertraut zu haben und setzte nicht
ohne Grund seine zusätzliche explizite Politdidaxe an das Ende des Dramas.

5.7.1 Bemerkungen zur Erstfassung

Während in der ‘Piscatorfassung’ Karl Thomas “logischerweise zerbricht”,54

da er die Funktion erfüllen soll, den Irrsinn der Welt und die Abwegigkeit
seines Gefühlssozialismus’ zu demonstrieren, bleibt in Tollers Erstfassung die
Hauptfigur am Leben. Der fünfte Akt, der in der Druckfassung die finalen
Gefängnisszenen und den Suizid beinhaltet, fehlt hier. Das Stück endet mit einer
Szene im Irrenhaus, die den Topos vom Irrsinn der scheinbar normalen Welt
aufgreift und umfassend bebildert. Durch diese Szene, die in der Druckfassung
nur wesentlich verkürzt enthalten ist, bleibt der Protagonist in der Erstfassung
bis zuletzt Träger der kritischen Norm des Stückes und wird mit einer
Massendemonstration am Ende noch darin bestärkt.

Nach meiner Auffassung ist der Massenaufmarsch am Ende der Erstfassung
der stärkste Hinweis darauf, dass das Motiv der massenhaften Volksbewegung
in Tollers dramatischer Gestaltungsphantasie als relativ unreflektierter
‘Restposten’ aus der expressionistischen Zeit überlebt hatte. Es erscheint
relativ unmotiviert, dass an dieser Stelle eine solche Bewegung mit “Hoch
Karl Thomas!”-Rufen (III/324) zustande kommt. Es scheint, dass dieser deus
ex machina das Defizit an Handlungsperspektive auffüllen musste, das in der
Erstfassung aufgrund der blass bleibenden Arbeiterfiguren festzustellen ist.

Der Schwerpunkt in Ernst Tollers Erstfassung bestand offensichtlich in

54 Ebd.

72



der Darstellung des “Irrsinns der Welt” und weniger in der Propagierung
einer klaren Verhaltensdevise für die Überwindung derselben. Da die
handlungsperspektivische Gegenüberstellung mit den Arbeiterfiguren weitgehend
fehlt und außerdem die Verfehlung des Attentats sehr viel schwächer als in der
Druckfassung herausgestellt ist, sind Protagonisten- und Autorperspektive in der
Erstfassung nur schwer zu differenzieren. Die Normalitätsfrage, die wiederholt
das kritische Reflexionsmuster des Protagonisten darstellt, erhält dabei eine
besondere Bedeutung, die sich symbolhaft in Motiv des Gelächters widerspiegelt.

Als kommunikatives Symbol kommt das Lachen des Karl Thomas
mehrfach vor. Als Reaktion auf das Gnadenurteil des Präsidenten signalisiert
es den Normverlust, den die praktische Aufhebung der revolutionären
Konfrontationslogik mit sich bringt. Auch in der Hotelszene, als Karl Thomas
seine Arbeit antritt, begleitet das Lachen den vorübergehenden Versuch,
die eigene Norm der Eingliederungsverweigerung aufzugeben. Daraus könnte
gefolgert werden, dass auch das (irrsinnige) Lachen in der Schlusszene die
Umwertung eines Normsystems bedeutet. Nachdem Karl Thomas erkannt hat,
dass der Psychiater Lüdin die Verkehrung von Irrsinn und Normalität systematisch
betreibt, beginnt sein Lachen als Ausdruck der Wiedererlangung seiner kritischen
Norm.55 Als der Professor mit seiner (Un-)Logik auch die marschierenden
Volksmassen für verrückt erklärt, bricht Thomas in ein noch stärkeres Lachen aus.
Da sich in Form der Menschenmenge gewissermaßen eine Macht des Faktischen
Bahn bricht, die Karl Thomas in seiner Vorstellung von Normalität bestärkt
und die Verdrehungen des Professors in Frage stellt, kann das sich steigernde
Lachen als Signal einer zweifach umgekehrten und damit wieder richtig gestellten
Weltsicht aufgefasst werden: Der Protagonist lacht – sozusagen mit der faktisch
normsetzenden Kraft der Volksmehrheit im Rücken – die Interpretationen des
Professors in Grund und Boden.

Diese Interpretation der Verrücktheit als einer vordenkenden, zunächst ins
Abseits gestellten Korrekturkraft, die dann durch massenhafte Unterstützung
normativ ‘gerettet’ wird, würde das positive Potential des Protagonisten
bedeutend erhöhen. Da die symbolisch aufgefasste Bedeutung des Lachens
allerdings ohne den Kunstgriff des plötzlich aufmarschierenden Volkes ohne
praktische Relevanz bliebe, scheint es zutreffend, wenn Kirsten Reimers die
politische Aussage der Erstfassung als “sehr schwammig” bezeichnet und das
Auftreten der Massen in seiner “politischen Zielsetzung” für “unklar” befindet.56

55 (III/324): “KARL THOMAS: Ich Narr! Jetzt seh ich die Welt wieder klar. Ihr habt sie in ein
Irrenhaus verwandelt. [..] Hahaha . . . ”

56 Siehe [Reimers, 2000], S. 204.

73



Nach ihrer Einschätzung liegt in der Erstfassung “der Schwerpunkt des
Dramas auf dem Konflikt zischen Karl Thomas und Kilman” und die politische
Bandbreite der Druckfassung werde nicht erreicht. Es handele sich eher um eine
“psychologische Studie der Hauptfigur”. Die Darstellung des Karl Thomas lade
zwar “zum Mitleiden und Einfühlen” ein, doch er sei zweifellos “kein eindeutig
positiver Held”.57

Die Behauptung Leydeckers, dass Ernst Toller literarische Imaginationskraft
noch 1927 “sklavisch” an expressionistische Ideen geknüpft gewesen sei,
lässt sich meines Erachten nur bedingt aufrecht erhalten. Die politischen
Umsturzwünsche, die Karl Thomas leiten, hatte Toller schon lange vorher
relativiert. Bereits in einem Brief von 1920 schrieb er:

Uns fällt die undankbare Aufgabe zu, auch die minimalen Errungenschaften
zu verteidigen, wir können es nicht verantworten, mit großer Geste auf sie
zu verzichten, weil wir ‘aufs Ganze’ gehen. (V/49)

Tollers Lösung von expressionistischen Revolutionsidealen verlief sicher “nicht
glatt und eindeutig”.58 Doch allein die sehr kurze Frist,59 in der er die “Unklarheit”
der Erstfassung zu einem vielschichtigen “Aufriß einer ganzen Epoche”60

umgestaltete, zeigt, wie gut sich Toller künstlerisch auf der Höhe der Zeit
bewegen konnte. Sein Gestaltungsvermögen wurde durch die spannungsreiche
Zusammenarbeit mit Piscator offensichtlich herausgefordert, sich auf deutlich
postexpressionistischem Niveau zu beweisen.

5.8 Zur ‘Modernität’ von “Hoppla, wir leben!”

‘Hoppla, wir leben!’ wird von der Forschung überwiegend als Beleg für “Tollers
Abschied von der expressionistischen Dramatik”61 eingestuft. Insbesondere, wenn
man den Einfluss Piscators wie eine katalytische Kraft auffasst, die Toller
in seinem dramatischen Gestaltungsprozess lediglich zur Präzisierung ohnehin
vorhandener Einsichten herausforderte, verlieren die Einwände, die Interpeten
wie Leydecker aufgrund der Erstfassung gegen eine solche Innovationsdiagnose
erheben, an Gewicht. Wie beispielsweise Sigurd Rothstein in seiner Analyse von
‘Hoppla, wir leben!’ und Tollers nächstfrüherem Stück ‘Hinkemann’ nachweist,

57 Ebd., S. 203-204.
58 Ebd., S. 207.
59 Laut der Biographie von Richard Dove kam Toller am 20. Juli von einem Kurzurlaub nach

Berlin zurück und erfuhr von den Überarbeitungswünschen Piscators. Am 11. August hatte er
die endgültige Fassung dann bereits fertig gestellt. Vgl. [Dove, 1993], S. 195.

60 [Piscator, 1929], S. 147.
61 [Rothstein, 1987], S. 136.

74



ist schon in Tollers Dramatik von 1923 eine klare Ablösungstendenz vom
Expressionismus zu erkennen.62 Weitere starke Belege für diese Einschätzung
liefert auch Kirsten Reimers.63

Auf jeden Fall ergeben sich – auch ganz ohne Rückgriff auf andere Werke
und Verlautbarungen Tollers – aus der Analyse der Druckfassung eine Reihe von
Kennzeichen für die Weiterentwicklung der Tollerschen Dramaturgie in Richtung
einer ‘moderneren’ Konzeption. Dazu gehört wesentlich das Aufbrechen der
unipolaren bzw. bipolaren Figurenkonstellation, die noch in der ‘Wandlung’
oder in ‘Masse Mensch’ vorherrschte. Statt messianischen Ideenträgern, die
vorwiegend monologisch oder verkündend sprechen, treten in ‘Hoppla, wir
leben!’ individuell konturierte Figuren auf, die tatsächlich miteinander reden. Jost
Hermand fasst dies so zusammen:

In ‘Hoppla, wir leben!’ werden keine Manifeste erlassen oder
Kanzelpredigten ins Publikum geschleudert, sondern eine Reihe von
Grundhaltungen zur Revolution auf höchst antithetische Weise ‘im Dialog’
durchexerziert.64

Diese Pluralisierung der Figurenperspektiven geht einher mit einer
“ungewöhnlich hohe[n] Anzahl differenzierter Haupt- und Nebenpersonen”65, die
zur Darstellung einer vielschichtigen, in ihrer sozialen Komplexität abgebildeten
Welt beitragen. Dazu tragen “realistische Partnerdialoge”66 bei. Den “visionären
Monolog” gibt es allenfalls noch als Ausdruck der selbstbezogenen Verwirrung
einer isolierten Figur wie Karl Thomas67 und dadurch wird auch diese
Sprechweise “Instrument des Realismus”.68 Die Figurensprache ist außerdem
weitgehend von expressionistischem Pathos befreit und in reiner Prosa gehalten.69

Insgesamt sind diese Änderungen in der Figurenkonzeption und
Dialoggestaltung Ausdruck eines neuen Subjektverständnisses: Sowohl die
Eigenständigkeit und Selbstbestimmungsfähigkeit der Mitspieler als auch
die autonome Erkenntnisfähigkeit der Rezipienten wird viel höher eingestuft
als in den belehrenden und missionierenden Verkündigungsdramen. Die

62 Der Beitrag untersucht beide Dramen parallel als Varianten dieser Tendenz. Vgl.
[Rothstein, 1987], S. 136-171.

63 Vgl. [Reimers, 2000], S. 207.
64 [Hermand, 1981], S. 166.
65 [Klein, 1968], S. 135.
66 [Bütow, 1975], S. 336.
67 Beispielsweise in der Szene direkt nach dem Attentat (III/95) oder in seiner präsuizidalen

Verzweiflungsrede (III/115).
68 [Bütow, 1975], S. 337.
69 Vgl. [Klein, 1968], S. 146: “‘Hoppla, wir leben!’ ist eine eindeutige Absage an das Pathos der

Frühphase.”

75



auf verschiedene Figuren verteilten Erkenntnispotentiale ermöglichen dem
Zuschauer eine selbständige Erschließung der Dramenaussage – wenn man
von dem Piscatorschen Epimythion einmal absieht. Jost Hermand schwärmt
angesichts dieses ‘Ensemble-Charakters’ der Erkenntniskonstruktion gar von
“dialektischen” Kräften:

In schroffem Gegensatz zu jedem Ansporn- oder Einfühlungstheater gibt
es hier keinen ‘Helden’, sondern bloß Ideenträger, die sich entweder
dialektisch ergänzen oder gedanklich ad absurdum führen. so gesehen
ist ‘Hoppla, wir leben!’ zwar noch kein ‘episches’, aber doch schon ein
‘dialektisches’ Theaterstück.70

Die schematische Rollenverteilung zwischen Führergestalten und einem
‘massenhaften’ oder ‘volksmäßigen’ Gefolge wird in ‘Hoppla, wir leben!’ nicht
nur durch eine Vielzahl selbständig agierender Figuren abgelöst,71 sondern am
Beispiel des Protagonisten und seinem widersinnigen ‘Erweckungsversuch’ sogar
als gefährlicher Extremismus entlarvt. Der Parallelismus des Attentats macht dies
deutlich:

Der messianische Anspruch des expressionistischen Helden führt zu
einem selbstgerechten Märtyrertum und dient der Rechtfertigung eines
Verbrechens, die expressionistische Idee eines geistigen Führertums deckt
sich mit der faschistischen Ideologie.72

Damit problematisiert Toller eben jene Ideologie eines prädestinierten
Erweckertums, die er selbst noch in der ‘Wandlung’ zum Leitideal gemacht und
parareligiös erhöht hatte. Jener “Glaube an die Menschheit”, der “die Frau” in
‘Masse Mensch’ noch in jenseitsgewandte Entrückung versetzte, wird auch dann
kritisiert, wenn Albert Kroll seinen politischen ‘Diesseitsbezug’ klarstellt:

KARL THOMAS: Nur der Glaube zählt.
ALBERT KROLL: Wir wollen keine Seligkeit im Himmel. Man muß sehen
lernen und sich dennoch nicht unterbekommen lassen. (III/65)

Die Distanzierung Tollers vom Landauerschen Mythos der berufenen ‘Geistigen’
zeigt sich auch in der sarkastischen Darstellung der “geistigen Kopfarbeiter”,
die neben ihren faschistoiden Diskussionen über richtige “Zuchtwahl” (III/84)

70 [Hermand, 1981], S. 166. Eine ähnliche Einschätzung vetritt auch [Klein, 1968], S. 135.
71 Vgl. [Kim, 1998], S. 285: “In “Hoppla, wir leben!” ist nicht die Rolle eines elitären Führers,

sondern die Teilnahme aller an jedem kleinen Schritt zur Revolution gewünscht. Damit wird die
hierarchische Beziehung zwischen Führer und Geführten im expressionistischen Sinne abgebaut.”

72 [Reimers, 2000], S. 187.

76



ausgerechnet “die proletarische Gemeinschaft der Liebe und die Aufgabe der
Geistigen” (III/86) auf ihre Tagesordnung setzen.73

Es lässt sich also in der Summe durchaus konstatieren, dass Ernst Tollers
“Zeitstück” einen relativ modernen Subjektbegriff mit einer konsensorientierten
Handlungsnorm verknüpft und damit gegenüber den ‘messianischen’ Stücken
seines Frühwerks einen – im Sinne des hier verwendeten normativen
Modernitätsbegriffs – erheblichen konzeptionellen Modernisierungsschritt
darstellt. Selbst die in ‘Hoppla, wir leben!’ zum Ausdruck gebrachte politische
Handlungsperspektive der ‘kleinschrittigen Parteiarbeit’ ist nicht so aufdringlich
präsentiert, dass man von einem ‘Tendenzstück’ sprechen müsste. Auch
hinsichtlich der Verhandelbarkeit von Wahrheitsansprüchen setzt Toller also
eher ‘moderne’ Akzente, indem er statt kommunistischer Propaganda eine
undogmatische Aufforderung zur politischen Einmischung formte.

73 Sigurd Rothstein kommentiert das so: “Der zentrale Befund ist dabei der, daß der messianische
Expressionimus engültig überholt ist. Seine Schlagwörter [..] geraten in die Obhut von ‘geistigen
Kopfarbeitern”’. Siehe [Rothstein, 1987], S. 170.

77



Kapitel 6

Aufrechter Untergang in vaterländischer Barbarei:
“Pastor Hall”

Ernst Tollers letztes Drama entstand 1938 in “New York, Barcelona,
Cassis” (III/246) und wurde noch bis Anfang 1939 für die Veröffentlichung
überarbeitet. Es ist

Gewidmet dem Tag, an dem dieses Drama in Deutschland gespielt werden
darf. (III/246)

Doch Toller sollte schon die Uraufführung der englischen Version im November
1939 nicht mehr erleben. Zur ersten Aufführung der deutschen Fassung kam
es erst im Januar 1947 im Deutschen Theater in Berlin. Als antifaschistisches
Exildrama ist es von den Kritikern meist in politischer Hinsicht gelobt,
dramaturgisch aber eher als “schwach” beurteilt worden.1

6.1 Inhaltliche Zusammenfassung

Im Zentrum des Dramas steht die bedrohte Welt des evangelischen Pastors
Friedrich Hall, der sich, seine Familie und seine Gemeinde als Bastion des
Anstands gegen den Einfluss der übermächtigen NS-Herrschaft zu verteidigen
versucht.

Entgegen den ängstlichen Anpassungserwägungen einzelner
Gemeindemitglieder und dem halblegalen Pragmatismus seiner Frau vertritt
Hall einen “Weg der Wahrheit” (III/261), der ethische Prinzipien über taktische
Erwägungen stellt. Er will sich die Freiheit des kritischen Wortes bewahren und
fordert von seinem Umfeld dabei unbedingte Unterstützung.

Durch einen illegalen Geldtransfer, den seine Frau Ida ohne sein Wissen
veranlasst hat, werden die Halls erpressbar. Der NS-Mann Fritz Gerte, ein

1 Vgl. z. B. [Benson, 1987], S. 138: “‘Pastor Hall’ ist in der Tat Tollers schächstes Stück.” Siehe
auch [Reimers, 2000], S. 321.

78



Bekannter von Frau Hall, versucht daraus Nutzen zu ziehen. Die Veruntreuung
von brisanten Briefen durch eine Haushälterin führt zur Verhaftung des Pastors.

Im KZ erlebt Hall die volle Respektlosigkeit der Nazis vor der
Religion und den Verlust seiner Sonderrolle als Pastor. Im heterogenen
Gemisch der Gefangenen, das von überzeugten politischen Aktivisten bis zu
angepassten Denunzianten reicht, kommt er mit dem sozialistischen Arbeiter
Hofer ins Gespräch. Gemeinsamkeiten des christlichen und proletarischen
Widerstandsethos, aber auch unterschiedliche Einstellungen zum Einsatz von
Gewalt werden deutlich.

NS-Mann Gerte ist inzwischen zum KZ-Leiter aufgestiegen. Nachdem
Hall wiederholt die vorbehaltlose Unterordnung unter das Wort “des Führers”
verweigert und Gerte sogar der Sünde beschuldigt, verurteilt dieser ihn zu
harter Strafe. Die Angst vor der Folter überlagert seinen Stolz. Mit Hilfe eines
SS-Manns, der dabei erschossen wird, gelingt ihm die Flucht.

Zu Hause im Kreis der Familie erlangt er seinen Stolz zurück. Nachdem
der Verfolger Gerte aus dem Haus verjagt werden kann, begibt sich Hall unter
Begleitung seiner Familie zu einer letzten Predigt vor seine Gemeinde, um eine
“Beispiel” (III/316) zu geben.

6.2 Die Diktatur als Bedrohung der ethischen Freiheit

Gemessen an dem normativen Modernitätsbegriff, der in der vorliegenden Arbeit
zugrunde gelegt wird, ist der Nationalsozialismus als antimodernes System zu
kennzeichnen: Die herrschende Ideologie ist absolut gesetzt und wird gegen
jeden Widerstand ‘wahr gemacht’. Das Führerprinzip gilt in voller Härte, und die
Autonomie der Einzelsubjekts ist durch die Forderung unbedingten Gehorsams
auf ein Minimum beschränkt. Ernst Toller reagierte darauf mit der dramatisierten
Erörterung der Frage, wie ein selbstbestimmtes, den eigenen Überzeugungen
entsprechendes Handeln in einem solchen Umfeld überhaupt noch möglich ist.

Das Stück zeigt die Verhältnisse in Nazideutschland, die von staatlichen
Repressionsmethoden und grausamem KZ-Terror geprägt sind, aus der
Perspektive eines selbstbestimmten Anstandsdenkens, das seine ethischen
Maßstäbe nicht dem totalitären Machtanspruch des “Führers” und seiner
Schergen beugen will. Zentrale Begriffe sind dabei die bürgerlichen “Freiheiten”
der Meinung und des Glaubens, die vor einem falschen Kompromiss des
“Schweigens” (III/296) bewahrt werden sollen. Die lähmende Wirkung der
“Furcht” wird als das wesentliche Hilfsmittel der Machthaber thematisiert, ihre

79



Überwindung ist der positive Weg, den das Drama vorzuzeichnen vorsucht.2

Die Verteidigung der persönlichen Freiheit ist die logische Folge jener
politischen Leitlinie der aktiven Teilhabe jedes Einzelnen an den Prozessen
der gesellschaftlichen Meinungs- und Willensbildung, die Toller unter anderem
in ‘Hoppla, wir leben!’ entwickelt hatte. Die NS-Herrschaft beschnitt diese
Grundfreiheiten auf ein Maß, das nur noch den Gehorsam gegenüber der
Parteilinie duldete.

Die Macht der Nazis bedroht den Protagonisten in seinem Ethos als
Gemeindeoberhaupt und Familienvater. Er predigt für ein ‘echtes Christentum’
und ist damit als Staatsfeind ins Visier geraten.3 Auf der persönlichen Ebene
äußert sich diese Bedrohung als ‘Anfechtung’ der Wohlmeinenden: Halls Frau
versucht mit halblegalem Pragmatismus unter dem vorgeblichen Protektorat des
“Sturmbannführers” Fritz Gerte die Überzeugungen ihres Mannes zu überspielen.
Auch der Gemeindevertreter Pipermann ist bereit, die Freiheit des Glaubens mit
Zugeständnissen zu relativieren: Man müsse eben “die Lippen versiegeln und das
Wort im Herzen behalten” (III/263).

Durch diese furchtsame Taktiererei und Denunziationsangst wird das
freiheitliche Ethos des Pfarrers sogar in seinem direkten Umfeld latent
untergraben. Die Furcht seiner Frau überdeckt familiäre Gefühle4 und verkehrt
den Wert der Freiheit in sein Gegenteil.5 Auch in der Gemeinde führt die Furcht
vor finanziellen Sanktionen6 dazu, dass das “Fundament” (III/264) des Glaubens
ins Hintertreffen gerät und Kompromissbereitschaft “systemunterstützend”7 wird.

Der Freiheitsverlust ergibt sich in ‘Pastor Hall’ als Abhängigkeit und
Erpressbarkeit, die aus dem Zusammenwirken einer allgemeinen Bedrohung
durch den Staat, gezielten Repressalien durch die Partei und persönlicher
Vorteilnahme des vermittelnden Nazis vor Ort entsteht.8 Thorsten Unger

2 Damit entspricht die Zielrichtung des Dramas sehr stark den Exilreden Tollers. In einer dieser
Reden heißt es z. B.: “Kündet der Welt die Wahrheit. Fürchtet euch nicht. Wer die Furcht
überwunden hat, hat den Tod überwunden.” Siehe (I/207).

3 (III/251): “FRITZ GERTE: Wir wissen längst, daß Ihr Mann die evangelische Kanzel dazu benützt,
um deutsche Familien gegen unseren Führer aufzuhetzen.” Das Ende von Halls Freiheit scheint
für den NS-Mann nur eine Zeitfrage zu sein: “[..] Ihn haben wir, wann wir wollen.”

4 Von den befreundeten Grotjahns distanziert sie sich gegenüber Gerte mit dem prophylaktischen
Hinweis, es sei ihr auch nicht “angenehm”, wenn ihre Tochter “in eine verdächtige Familie”
heirate (III/263).

5 Die Haftanstalt erscheint ihr als “sichere” Verwahrstelle: “IDA HALL: O ich möchte schon im
Gefängnis sein. Im Gefängnis ist Sicherheit und Frieden. [..]” (III/263).

6 (III/263): “TRAUGOTT PIPERMANN: Es heißt [..], daß uns die staatliche Unterstützung entzogen
werden soll, [..] die Nazis drohen sogar mit einem Boykott unserer Geschäfte [..].”

7 [Unger, 1996], S. 299.
8 Vgl. [Unger, 1996], S. 294: “[..] mit der häßlichen Verbindung von formaler Pflichterfüllung gegen

den Führer und korruptem Eigennutz [gelangt] ein zusätzlicher Aspekt der Willkür der Macht in

80



charakterisiert dies als eine “faktische Auflösung der Rechtssicherheit”9, die
bei den Figuren des Dramas zunächst mit Reaktionsmustern der Furcht
oder apolitischer Gleichgültigkeit beantwortet werde. Einschüchterungsresistenz
und moralisches Beharrungsvermögen führen dagegen zur kriminalisierenden
Aussonderung. Die Bewahrung der Gesinnungsfreiheit führt zum Verlust der
äußeren Freiheit. Die Figur Paul von Grotjahn spricht dies aus: “Ein anständiger
Mensch ist heute im Gefängnis.” (III/267).

In den KZ-Szenen wird die Härte dieses Zusammenhangs noch brutaler
klargestellt. Der staatliche Antisemitismus beschränkt sogar die Freiheit der
Heimatliebe,10 die NS-Ideologie duldet kein anderes Glaubensbekanntnis neben
sich und beansprucht “größer als der Mensch” (III/282) zu sein. In dieser Formel
kommt die umfassende Reduzierung des freien Individuums auf eine Haltung
des Dauergehorsams zum Ausdruck.11 Der Freiheitsverlust des Einzelnen wird
als Leitnorm des totalitären Staates ausgesprochen. Spätestens hier bewahrheitet
sich Grotjahns Diagnose: “Im totalen Staat gibt es nur eine private Affäre:
den Tod.” (III/271). Für den, der sich kritisch äußern will, scheint sogar die
semantische Grundlage der (politischen) Verständigung gefährdet: Die Freiheit
des Wortes leidet nach Ansicht Halls darunter, dass “die Diktatoren” zentrale
Begriffskategorien “gestohlen und um ihren Sinn gebracht” haben (III/274).

Als Beispiel einer aufrechten, resistenten Umgangsweise mit dieser
Entrechtung ist in den KZ-Szenen der Arbeiter Peter Hofer gestaltet. Mit der
Prämisse, dass sein “Vaterland” dort sei, “wo Freiheit ist” (III/288), zeigt er
seine Unabhängigkeit von der Nazi-Ideologie. Er bleibt sich treu, obwohl seine
Genossen ihn im Stich gelassen haben, und hat erkannt, dass Freiheit nicht nur
eine “kleinbürgerliche Phrase” ist, wenn man in einem System der “Sklaverei”
lebt (III/289). Im Gespräch mit Pastor Hall erzählt er vom Beispiel Erich
Mühsams, der trotz Nazi-Terror “an die Freiheit glaubte” (III/290) und bis
zuletzt seinen Stolz bewahrte. Hofer ist überzeugt, dass auch Hall ein “Rebell”
sei (III/291) und stärkt damit dessen Widerstandsgeist.

Das Gespräch mit Hofer stellt einen Wendepunkt dar, ab dem die Gefährdung
der inneren Freiheit weniger bedrohlich erscheint. Die ‘Überwindung der

den Blick.”
9 [Unger, 1996], S. 295.
10 Das “Heimweh” eines Halbjuden wird im Lager höhnisch kommentiert: “EGON FREUNDLICH:

Dir sollte man eine Kugel in dein heimwehkrankes Herz schießen. Geht der Idiot ins Vaterland
zurück, wo er unerwünscht, eine Rassenschande [..] ist.” (III/280).

11 Den Idealtypus des NS-Deutschen fasst im KZ der “Stubenälteste” zusammmen: “EGON
FREUNDLICH: [..] Das Hirn in den Füßen, den Gehorsam im Blut, und das Hakenkreuz im
Herzen.” (III/287).

81



Furcht’ ist im Beispiel Erich Mühsams vorbildhaft repräsentiert: Statt dem
Horst-Wessel-Lied singt er seinen Henkern die Internationale. Im unbeugsamen
Stolz und der aktiv beanspruchten Macht des freien Wortes werden so die Mittel
vorgestellt, die jeder Einzelne dem Terror des System entgegen setzen könnte.12

6.3 Familie und Gemeinde: Bastionen des Anstands

Friedrich Halls kleine Welt des geistigen Widerstandes erstreckt sich auf seine
Familie und die von ihm geleitete Gemeinde. In diesem Umfeld besitzen er und
seine mahnenden Worte eine gewisse Autorität:

Ich stehe jeden Sonntag auf der Kanzel, ein Prediger in der Wüste, und
verteidige die Lehre Christi gegen die Lehre meiner Widersacher. Ich lasse
mich nicht einschüchtern durch ihre Drohungen und ihre Versprechungen,
[..]. (III/259)13

Doch dieser Freiraum ist gefährdet. Die Wirkungen der Furcht untergraben
den Glauben und die Integrität derer, die den Pastor umgeben. Wie bereits im
vorigen Abschnitt dargestellt wurde, sind unter anderem seine Frau und der
Gemeindevorstand zu gefährlichen Kompromissen mit der Macht bereit.

Als gesinnungsfeste, aber etwas leichtfertig handelnde Stütze erweist sich
Halls Jugendfreund Paul von Grotjahn, der als ehemaliger General das
konservative Militär repräsentiert. Er ist aus Ehrgefühl zu keiner Unterordnung
unter das NS-Regime bereit, “Gehorchen und Maulhalten” lehnt er ab.14

Seine Behauptung, er sei als Ehepartner “ein Ausbund von Treue” (III/270),
lässt sich ohne Weiteres auf die Ebene des Hallschen Ethos übertragen. Die
beiden Figuren bilden damit quasi als Achse aus ‘wahrem Christentum’ und
‘anständigem Militär’ das Rückgrat des gemäß der Autornorm anzustrebenden
Widerstandsbündnisses.

Neben der wankelmütigen Gemeinde, die in allwöchentlichen Predigten vor
der “Wüste” der Barbarei bewahrt werden muss, hat auch die jüngere Generation
mahnende Worte nötig. Der geplanten Eheschließung seiner Tochter Christine mit
Grotjahns Junior widmet Hall eine vielsagende Tischrede:

12 Laut [Spalek/Willard, 1989], S. 1748, ist dies der Ausgangspunkt einer dramatischen
“Kettenreaktion” von Ermutigungswirkungen, die der Vorstellung Tollers von einem “Effekt des
Wellenschlagens” vorbildhafter Heldentaten entspreche.

13 Vgl. auch [Unger, 1996], S. 293: “Pastor Hall predigt in seiner Gemeinde im Sinne der
‘Bekennenden Kirche’. Viele Gemeindemitglieder vertrauen ihm [..].”

14 Vgl. auch (III/266): “Ich bin ja ein Mensch vom alten Schlag. Mir können sie das Maul nicht
verbinden.”

82



Zwei Menschen, die einander lieben, sind eine Welt, nicht Haß noch
Verleumdung noch Gewalt können sie erschüttern, [..] Heißt das nun,
der Verantwortung, den Lasten, den Aufgaben der Zeit entfliehen, die
Türen verschließen und die Fenster verhängen vor dem Draußen? Nein.
[..] (III/276)

Der jugendlichen Unbedarftheit der Tochter und der gesinnungslosen
“Objektivität” (III/305) Werner von Grotjahns wird so eine dezente Läuterung
verabreicht, die zu widerstandsfähigem Verantwortungsbewusstsein jenseits der
reinen Privatsphäre auffordert. Den symbolträchtigen Rahmen der Zeremonie
liefert die Hallsche Spieluhr: Das Erbstück, das “schon so alt [ist], daß sie spielt,
wenn sie will”, intoniert ein Loblied auf “den kühnen Mute” und “den Zorn der
freien Rede” (III/275).

Einen Kontrast zu dieser Szenerie des Mutes und Zusammenhalts bildet die
unmittelbar folgende Verhaftung Halls und sein Abtransport in das KZ. Die
Gemeinschaft ist auf eine Bewährungsprobe gestellt, Während Halls Haftzeit
kristallisiert sich die Kerngruppe des Widerstandes heraus: Christine weist ihren
Werner von sich, nachdem er zu keiner klaren Parteinahme für den Pastor bereit
ist. Der alte Grotjahn setzt sich mit Pipermann – der Verkörperung des zaghaften
Duckmäusers - auseinander und verweist ihn des Hauses.15 Ida Hall wandelt sich
vom furchtsamen Nazi-Opfer zur mutigen Provokateurin und Unterstützerin ihres
Mannes.

So trifft Hall nach seiner Flucht aus dem KZ auf eine neu formierte Gruppe
engster Verbündeter. Seine Frau steht dem Verfolgten geistesgegenwärtig bei,
Halls Tochter und Grotjahn stoßen im richtigen Moment hinzu, so dass die Gruppe
gemeinsam den Verfolger Gerte verjagen und schließlich unter Halls Führung den
Weg in die Kirche antreten kann.16

Die abschließende rebellische Wendung verweist auf die Prognose Peter
Hofers zurück, der Hall bereits im KZ als “Rebell” bezeichnet hatte. So sind
in dieser Gemeinschaft der Mutigen zuletzt die humanistischen Kräfte der
Geistlichkeit, des kaiserlichen Militärs, der Arbeiterbewegung und des einfachen
Bürgertums symbolträchtig vereint. Der gemeinsame Gang zur Predigt verbindet
die Perspektive einer potentiellen Ausweitung des Widerstands mit der Betonung
der Kraft des freien Wortes und aktiviert die ‘Bastionen des Anstands’ zu einem

15 Grotjahn zu Pipermann: “Sie sind ein Jammerlappen, denn ein Judas ist aus anderm Holz
gewachsen.” (III/303).

16 Sigurd Rothstein sieht in dieser Entwicklung die späte Einlösung jener Gemeinschaftsideale, die
sich wie ein roter Faden durch die Tollersche Dramatik ziehen: “In ‘Pastor Hall’ schließlich wird
der Traum von der Gemeinschaft wahr, aber ironischerweise vorerst nur im kleinsten Kreise.” Vgl.
[Rothstein, 1987], S. 286.

83



finalen ‘showdown’.

6.4 Der Protagonist und sein “Weg der Wahrheit”

Die Haltung Friedrich Halls wird als “betont gerade”, seine Wirkung als
“nie pathetisch”17 beschrieben. Er ist Pazifist, aber kein Revolutionär. Im
ersten Weltkrieg hat er “Friedenspredigten” gehalten und dafür später geringere
Aufstiegschancen in Kauf genommen (III/251). Die auf christlichen Werten
basierende kritische Haltung Halls, die seine Frau gelegentlich “Fanatismus”
nennt, ist kämpferisch. Der Mensch sei “nicht auf dieser Welt, um der Gefahr
auszuweichen” (III/256), lautet einer seiner Wahlsprüche.

Pastor Hall hat erkannt, dass der Zusammenhalt der Menschen durch
wechselseitigen, vertrauensvollen Austausch eine Stärkung erfährt, die den
auf Gehorsam angewiesenen Machthabern Sorgen bereiten kann.18 In seiner
Gemeinde ist er Anlaufstelle und Fürsprecher dieses offenen Austauschs. Seine
“Pfarrkinder” (III/255) teilen ihm Beschwerden über das Nazi-Regime mit, die
sie öffentlich nicht aussprechen würden. Sein Engagement gegen die “krankhafte
Furcht” (III/258) ist begleitet von einer prinzipiellen Gesetzestreue, die im Zweifel
höher steht als das Wohl seiner Familie. Seine Prinzipientreue geht so weit, dass
er darin eine potentielle Belastung für seine Angehörigen vermutet:

Ich habe mich oft gefragt, ob ein Mensch, wie ich, der den Weg der
Wahrheit sucht und nichts als die Wahrheit finden will, das Recht hat, die
Verantwortung für Frau und Kind zu übernehmen und sie zu belasten mit
seiner Bürde. (III/261)

Mit dieser Kompromisslosigkeit begegnet er seiner Frau, aber auch dem
Gemeinderat, dessen knieweiche Haltung gegenüber den Nazis er notfalls mit
der “Vertrauensfrage” (III/264) beantworten würde. Zu Halls “Weg der Wahrheit”
gehört es, von den für wahr gehaltenen Prinzipien kein Stück abzuweichen, sie
im eigenen Handeln konsequent zu befolgen und diese Überzeugungen darüber
hinaus klar zu formulieren. So mag er weder die “billigen Ausflüchte” politischer
Witzereißer (III/267) noch die einseitigen Forderungen nach Tugenden, die man
selbst nicht einhält.19

17 Tom Kuhn hält diese Merkmalszuschreibung in den Regieanweisungen für fragwürdig: “[..] yet
some of his speeches seem to be designed, almost, for their honest pathos.” Siehe [Kuhn, 1992],
S. 172.

18 (III/256): “Solange der Mensch Vertrauen zum Mitmenschen hat, und die Nöte seiner Seele
bekennt, ist der Staat seiner nicht sicher.”

19 Er würde eher “die Menschen beklagen, die versagen, weil sie Gerechtigkeit fordern, ohne gerecht
zu sein” als irgendwelche politischen Systeme. Vgl. (III/261).

84



Das Ideal der furchtlosen Unbedingtheit konstituiert aber zugleich Friedrich
Halls persönliche Verfehlung. Er, der seine Schwierigkeiten mit den Nazis und
die Erpressungsversuche Gertes als eine “Prüfung” (III/260) auffasst, die er
klaglos auf sich nehmen will, erliegt in der KZ-Internierung zunehmend der
Selbstüberschätzung. Er glaubt, “auf das Schlimmste” (III/295) gefasst zu sein,
doch die drohende Folter versetzt auch ihn in Angst. Die ersehnte Flucht aus dem
Lager gelingt schließlich nur, weil er die Hilfe eines Wächters in Anspruch nimmt,
der dabei sein Leben lässt.20

Hall erkennt seine Schwäche. Er weiß, dass er “stolz war” (III/309) und
“versagt hat” (III/310). Erst die Gemeinschaft von Familie und Ehefrau, die er
zuvor seinem Stolz unterordnete, lässt ihn wieder erstarken und gibt ihm den Mut,
seinem Peiniger Fritz Gerte vollmundig entgegen zu treten:

FRIEDRICH HALL: Auch ich war feige. Ich wollte der Prüfung, die mir
auferlegt war, ausweichen. Ich stelle mich Ihnen. Die Zelle wird meine
Stimme nicht ersticken. Noch der Block, auf den Sie mich spannen, wird
eine Kanzel sein, und die Gemeinde so mächtig, daß keine Kirche der Welt
sie fassen könnte. (III/313)21

Statt sich zu verstecken, wählt er den Weg der (verbalen) Konfrontation. Nachdem
Gerte vertrieben werden kann und die Option der Flucht sich erneut auftut, wählt
er abermals den Weg des entschiedenen Wortes. Statt zu “desertieren” (III/315)
begibt er sich als sozusagen als ‘Soldat der Wahrheit’ in den ‘Gefechtsstand’ auf
seiner Kirchenkanzel.

Wie sich damit zeigt. liegt in der letzten Konsequenz von Halls “Weg der
Wahrheit” eine Opferbereitschaft, die im Zweifelsfall auch den Tod nicht scheut.
Ernst Toller musste recht stark “ins Register der Märtyrerkonventionen und
Christusstilisierungen”22 greifen, um das Konzept der Unbedingtheit, das hier
in der Vorreiterfigur des Protagonisten verdichtet ist, mit der entsprechenden
Verbindlichkeit auszustatten. Zu der “Wahrheit”, die sich damit ihren “Weg”
brechen sollte, gehörte immerhin die Überzeugung, dass kein Geringerer
als der “Antichrist” (III/315) Adolf Hitler in seiner Schreckensherrschaft zu
stürzen sei. Trotzdem läuft die Dramenhandlung hier Gefahr, zu sinnlos
überhöhter Märtyrerhandlung zu verkommen. Während der Protagonist sich
entrückt als Zündfunke eines Feuers der Empörung imaginiert, deuten die

20 Sigurd Rothstein sieht darin den spezifischen ‘Egoismus’ Halls: “Friedrich Hall [der] seinem
Gewissen unbedingt verpflichtet ist, ist eben deswegen nicht, wie er selbst erkennt, frei von
egoistischen Zügen.” Vgl. [Rothstein, 1987], S. 250.

21 Dies ist zweifellos eine der Stellen, die Hall keinesfalls “unpathetisch” erscheinen lassen.
22 [Unger, 1996], S. 297.

85



Hintergrundgeräusche ein rasches Ende an. Man hört “den Marschtritt einer sich
nähernden Kolonne. Stärker. Drohender.” (III/315).

6.5 Der Appellcharakter des Stückes

‘Pastor Hall’ ist eine Reaktion auf die Übermacht des Nationalsozialismus,
in dem Toller die ins Extrem geführte Weiterführung jenes Nationalismus
erkennen musste, dem er als freiwilliger Teilnehmer des Ersten Weltkriegs selbst
vorübergehend erlegen war. Die überwunden geglaubte, brutale Ideologie des
“Vaterlandes” hatte ihn eingeholt. Toller, der als erklärter Gegner der Nazis zu
den Ersten gehörte, die durch das neue Regime ausgebürgert wurden, musste
ohnmächtig zusehen, wie Verwandte und Freunde schikaniert und verfolgt
wurden.23

Ernst Tollers letztes Drama ist also ein verzweifelter Versuch, den Siegeszug
jenes gegenmodernen Systems des Rassismus, der totalitäten Führerherrschaft
und bedingungslosen Militarisierung in seiner Gefährlichkeit aufzudecken und ein
dramatisches Beispiel dafür zu formen, dass das Wort und der Mut des Einzelnen
auch und gerade in dieser Situation eine besondere Bedeutung haben. Die in
‘Hoppla, wir leben!’ vertretene Forderung nach aktiver politischer Mitarbeit jedes
Einzelnen bei der Gestaltung der gesellschaftlichen Realität hatte angesichts der
totalitären Verhältnisse in Nazideutschland ihre Voraussetzungen eingebüßt. Das
Hauptthema von ‘Pastor Hall’ ist deswegen die Frage, wie unter den Umständen
des Terrors die wesentliche Grundlage für selbstbestimmte gesellschaftliche
Teilhabe – nämlich die persönliche Gesinnungsfreiheit – bewahrt werden kann.

Angesichts der Aussichtslosigkeit der politischen Lage, die der Exilant nicht
ohne Grund schon bald mit seinem Freitod quittieren sollte, verwundert es nicht,
dass Toller in der Gestaltung seines Widerstandsexempels auf die pathetischen
Motive von Selbstopfer und hehrem Idealismus zurückgriff, die man seit der
expressionistischen Frühphase immer weniger in seinem Werk hatte antreffen
können. So sind in dem Drama vorbildhafte Figuren als Ideenträger gestaltet,
die zumindest Erinnerungen an Tollers expressionistische ‘Helden’ aufkommen
lassen.24

Dabei handelt es sich aber nicht um die entrückte Ideendramatik
humanrevolutionärer Prägung. Vielmehr konstruiert Toller seine Vorbildfiguren
in bewusster Ausrichtung auf das anvisierte Publikum. Es war abzusehen, dass

23 Vgl. [Dove, 1993], S. 236ff. und [Rothe, 1983], S. 118f..
24 Evelyn Röttger betont z. B., dass “nicht nur Hall, sondern auch Hofer [..] Vertreter der unbedingten

Hingabe an die “Idee”” seien. Siehe [Röttger, 1996], S. 257.

86



das Stück zuerst im englischsprachigen Ausland aufgeführt werden würde und
“ein eher konservatives, bürgerliches, gebildetes Publikum, an dessen moralisches
Bewusstsein appelliert werden konnte”25 zu erwarten war.26

So ist wohl zu erklären, dass zum ersten Mal in Tollers Dramatik ein Vertreter
des institutionalisierten Christentums als Träger der ethischen Leitnorm figuriert,
nachdem sonst stets die Rechtfertigungsfunktion der Kirche im Machtgefüge des
Staates betont worden war.27 Der bürgerlich konservativen Figur des Pastors ist
darüber hinaus mit Paul von Grotjahn ein Mann des Militärs (!) solidarisch zur
Seite gestellt und die bei Toller sonst so wichtige Bezugnahme auf die politische
Aktivität der Arbeiterbewegung ist mit der Figur Peter Hofer zwar präsent, aber
eher dezent und selbstkritisch gehalten.

Es ist in der Forschung relativ klar herausgearbeitet worden, dass Tollers
politische Ansichten mit der Figurenperspektive Friedrich Halls nicht völlig
identifiziert werden können.28 Im Zusammenspiel der humanistisch-liberal
inspirierten Figuren wird die Vorbildrolle des Protagonisten mit Sinn gefüllt. Der
zunächst zu stolze, die eigene Willensstärke überschätzende Pastor wird erst im
Laufe der Handlung gleichsam zur ‘Speerspitze’ des gemeinsamen Widerstands.

Die überhöhte Märtyrerrolle des Protagonisten hat wiederholt Vergleiche mit
Tollers ‘Wandlung’ hervorgerufen.29 Die Vornamensgleichheit der Protagonisten
ist dabei noch das banalste Indiz, während die prophetische Stilisierung und
der Jesusvergleich am Dramenschluss von ‘Pastor Hall’ tatsächlich typisch
messianische Züge tragen.30 Es wäre allerdings abwegig, Ernst Toller in seinem
letzten Stück die Rückkehr zum Verkündigungspathos und damit die ewige
Verhaftung mit seinen literarischen Ursprüngen nachweisen zu wollen.31 Neben
der Vielfalt an dramatischen Mitteln, die in anderen Stücken Tollers künstlerische

25 [Reimers, 2000], S. 335.
26 Vgl. auch Hermann Kesten: Meine Freunde, die Poeten. Wien 1953. S. 159: “[In seinem

Drama ‘Pastor Hall’ versucht Ernst Toller] die Verschiebung der politischen Kräfteverhältnisse
nach 1933, die Methoden der neuen Machthaber und das mutige Verhalten einzelner Bürger
ausländischem Publikum anschaulich zu machen.” Zitiert nach [Rühle, 1974], S. 836.

27 Vgl. [Rothstein, 1987], S. 260: “Bedeutsam ist, daß in ‘Pastor Hall’ der Gegensatz zwischen
institutionalisiertem und ’echtem’ Christentum in der Figur Friedrich Hall überwunden ist. Er
ist die Kontrastfigur zu den negativ dargestellten Pfarrerfiguren früherer Dramen.”

28 So kommt beispielsweise Evelyn Röttger zu der Einschätzung, dass “Tollers Selbstverständnis
von mehreren Figuren her” gefaßt werden müsse. Dabei nennt sie “insbesondere Hall, Hofer und
v. Grotjahn” als maßgebliche Ideenträger. Vgl. [Röttger, 1996], S. 259.

29 Siehe unter anderem [Benson, 1987], S. 139, oder [Reimers, 2000], S. 341.
30 Vgl. [Unger, 1996], S. 294: “Mit biblischem Vokabular und in prophetischem Futur stilisiert sich

Friedrich Hall hier zu einem Beispiel und ruft gleichsam andere Christen zur Nachfolge auf.
[..] [Das Stück] hat damit gewisse Züge eines Märtyrerdramas.” Thorsten Unger sieht darin die
Absicht einer ‘Aufrüttelung’ des Zuschauers.

31 Anklänge einer solchen Behauptung finden sich beispielsweise bei [Benson, 1987].

87



Weiterentwicklung dokumentieren, lassen sich auch in ‘Pastor Hall’ Argumente
gegen eine solche Einschätzung finden. Zunächst ist zu beachten, dass gerade
der pathetische Schluss erst auf Anraten von Freunden in seine märtyrerhaft
missionarische Form gebracht wurde. In der ersten Textversion hatte Hall in der
Schlusszene einen Herzanfall erlitten, der heldenhafte Gang zur Predigt fehlte
somit.32 Zudem ist das Handeln Pastor Halls eine persönliche Entscheidung,
dem die Gefährten aus eigener Entscheidung folgen. Sie wird motiviert als
notwendiger Widerstand gegen eine systematisch lebensbedrohende Macht.
Die Überwindung der Furcht wird als Voraussetzung dargestellt, die eigene
Überzeugung offen aussprechen zu können:

Während der Friedrich der ‘Wandlung’ der Prophet einer anderen,
utopischen Welt ist, ist Friedrich Hall der Anwalt der Wahrheit. Seine Rolle
ist eine wesentlich diesseitigere.33

Die “Wahrheit” Friedrich Halls ist dabei eine Mischung aus einfacher
Tatsachenaufdeckung, die gewisse Machenschaften des NS-Regimes entlarven
würde, und moralischen Grundüberzeugungen, die zum Kernbestand eines
humanistischen Wertekanons gezählt werden können. Die kämpferische Rede ist
dem Erhalt persönlicher Freiheit gewidmet und unterscheidet sich damit sehr stark
von den Verschmelzungsutopien des expressionistischen “Menschheitskultes”.34

Toller wollte mit dem Stück offensichtlich ein Bild von jenem ‘anderen
Deutschland’ entwerfen, von dem er so oft in seinen Vorträgen im Exil
gesprochen hatte.35 Damit sollte die Idee der “Volksfront” als Bündnis eben dieser
Widerstandskräfte forciert und das demokratische Ausland zu einer geschlossenen
Haltung gegen Nazi-Deutschland bewegt werden.36

Toller greift dabei nicht auf das hohle Pathos der Menschheitsverbrüderung
zurück und bedient sich auch nicht nur des Mittels der vorbildhaften
Dramenfigur. Wie Thorsten Unger überzeugend herausarbeitet, geht es in

32 Vgl. [Reimers, 2000], S. 320: “Toller änderte diesen Schluß, nachdem er am 12. Januar 1939
Mitexilanten sein Stück vorgelesen hatte, die den Ausgang kritisierten [..].”

33 [Reimers, 2000], S. 341.
34 Hye Suk Kim weist auf die grundlegend veränderte Rolle der Protagonisten in der späten Dramatik

Tollers hin: “[..] ihr Ziel ist nicht, als idealer Mensch anderen vorzustehen und sie zu führen,
sondern nur, ein Beispiel des Widerstandes zu geben.” [Kim, 1998], S. 344.

35 Exemplarisch sei auf Tollers Rede “Unser Kampf um Deutschland” von 1937 verwiesen. Hier
ist die Anekdote von Erich Mühsams aufrechtem Tod ein zentrales Beispiel für das ‘andere
Deutschland’. Die Darstellung ähnelt auch im Sprachduktus sehr stark der Erzählung Peter Hofers
in ‘Pastor Hall’. Vgl. (I/204).

36 Thorsten Unger sieht hier eine “Analogie in der appellativen Folgerung des Dramas”: “Wie
es im Innern darauf ankommt, daß die Bürger ihre Furcht überwinden, so müssen auch
die freiheitlichsten Staaten ihre Furcht überwinden, um von außen [..] auf Nazi-Deutschland
einzuwirken.” [Unger, 1996], S. 296.

88



‘Pastor Hall’ neben der Bewahrung persönlicher Integrität unter dem Druck der
NS-Herrschaft auch um die “kulturelle Integrität” des ‘anderen Deutschlands’,
die in erster Linie “auf dem Wege der intertextuellen Erinnerung” vermittelt
werde.37 Das im Nationalsozialismus zwecks Ausblendung alles Unerwünschten
intensiv betriebene “kulturelle Vergessen” bringe einen umfangreichen Bestand
verdrängten Kulturguts mit sich, auf den in Tollers Drama an verschiedenen
Stellen Bezug genommen werde.

So wird das “kritische Einverständnis” der beiden Hauptfiguren Hall und
Grotjahn anhand eines “verbotenen” Gedichts Heinrich Heines klar gemacht.
Die Linie der kulturellen Erinnerung erstreckt sich weiter über das “subversive
Potential” der Niemöller-Anekdote, die Grotjahn erzählt, und die stolzen Klänge
der Spieluhr.38 Die im KZ erfolgende Erzählung vom Widerstand Erich Mühsams
stellt sogar eine mehrstufige Form der “Vergegenwärtigung” von “Gegenkultur”
dar, da hier von einer Symbolfigur des Widerstandes berichtet wird, die ihrerseits
einen antifaschistischen “Schlüsseltext”, nämlich die ‘Internationale’ anstelle des
‘Horst-Wessel-Liedes’ zum Besten gibt. Ein weiteres gegenkulturelles Beispiel ist
schließlich das “Moorsoldatenlied”, in dem die KZ-Häftlinge ihre Hoffnung auf
eine bessere Zukunft zum Ausdruck bringen.39

Die Methode der kulturellen Erinnerung unterlegt die um Friedrich Hall
gruppierte, von den Nazis an den gesellschaftlichen Rand gedrängte Welt des
humanistischen Widerstands mit einer Reihe von Traditionsbezügen, die das
Bild einer ‘menschlichen’ Gegenkultur entstehen lassen. In diesem Sinne ist
in ‘Pastor Hall’ die Randstellung des Protagonisten positiv aufgewertet und
gleichsam mit einem Schimmer der Hoffnung ausgestattet. Im Gegensatz zu den
anderen Werken Tollers, in denen die gesellschaftliche oder ideelle Isolation der
Hauptfigur stets als mehr oder weniger tragisches Problem durchexerziert wird,
ist Halls überzeugtes ‘Nicht-dazu-Gehören’ ein ethisches Qualitätsmerkmal. War
in den früheren Werken Tollers der moralische Dissens mit der Welt immer auch
ein Anlass für die Verunsicherung des Protagonisten,40 so ist die Frontstellung
hier ganz klar: Wo “der Vater der Lüge” (III/266) die Losungen der offiziellen
Weltsicht ausgibt und “der Antichrist regiert” (III/316), ist der “der Weg der

37 Für die folgende Argumentation vgl. [Unger, 1996], S. 302f..
38 Dabei handelt es sich allerdings um einen Ausschnitt aus dem “Vaterlandslied” Ernst Moritz

Arndts, dessen patriotische Ambivalenz dadurch entschärft werden muss, dass der ‘anständige
General’ Paul von Grotjahn den Text “ohne Pathos” (III/275) rezitiert.

39 Das gleiche Lied ist auch von Bert Brecht in ‘Furcht und Elend des Dritten Reiches’ verwendet
worden. Vgl. [Unger, 1996], S. 307.

40 Man vergleiche sie “Suche” Friedrichs in der ‘Wandlung’, die Schuldfrage der “Frau” in ‘Masse
Mensch’ und das ‘Irren an der Welt’ bei Karl Thomas in ‘Hoppla, wir leben!’.

89



Wahrheit” eine der wenigen Alternativen, die die Autonomie des ethischen
Subjekts noch zu erhalten versprechen. In einem antimodernen System, das
den geistigen Raum totalitär auszufüllen versucht, ist der lautstarke appellative
Ungehorsam die Grundlage jeder späteren Pluralität. Und so war Ernst Toller
in der Konfrontation mit der Barbarei auch der Rückgriff auf eine märtyrerhafte
Figurenkonzeption recht.

Die Konzeption des Selbstopfers ist sicherlich keine moderne Konzeption.
Berücksichtigt man aber, dass die konkrete Handlungsalternative nur in der
inneren oder äußeren Emigration – also in dem faktischen Zurückweichen vor
einem antimodernen System – bestanden hätte und dass Toller mit seinem Drama
auf eine gemeinsame, und eben möglichst nicht auf Märtyrerniveau verbleibende
Widerstandsbewegung hinwirken wollte, so muss man dem Stück zweifellos eine
moderne Stoßrichtung attestieren.

90



Kapitel 7

Zusammenfassung und Schlussbemerkungen

Im Folgenden werde ich die wesentlichen Ergebnisse meiner Untersuchung
kurz zusammenfassen und dann zu dem im Titel dieser Arbeit angedeuteten
Spannungsverhältnis von “Weltverbesserung und Isolation” einige
Schlussbemerkungen machen.

7.1 Die Ergebnisse im Überblick

Ausgangspunkt der Überlegungen war das – aus Prozessmerkmalen der
gesellschaftlichen Moderne abgeleitete – Phänomen der “Identitätskrise des
modernen Subjekts”, das durch Ernst Tollers “soziale Randlage” noch verstärkt
wird. Die Frage der sinngebenden sozialen Zugehörigkeit erwies sich daher als
ein Grundthema der untersuchten Texte.

In der ‘Wandlung’ sind die Auflösungserscheinungen der normativen
Verbindlichkeit sozialer Herkunftskontexte und der Wertverlust der religiösen
Sphäre am Beispiel des entwurzelten Protagonisten Friedrich dargestellt. Das
Drama entwickelt daraus sein zentrales Motiv der Sinnsuche.

Die Suche ist zunächst als nationalistischer Irrweg angelegt. Das “Vaterland”
entpuppt sich als eine nur vordergründig sinngebende Gemeinschaft und wird
in seiner grausamen Realität gezeigt. Die Funktionalisierung von Medizin
und Wissenschaft, die Instrumentalisierung christlicher und traditioneller Werte
und die Degradierung der Individuen zu zweckdienlichen Objekten sind die
wesentlichen Ansatzpunkte der Kriegskritik. Die Charakterisierung des blutigen
Irrwegs fasst sich zusammen in der Formel vom “Tod als Feind des Geistes”.

In konsequenter Generalisierung des Gemeinschaftsideals wird das Konzept
vom “Neuen Menschen” als Basis einer Menschengemeinschaft in Einheit
und Ganzheit entworfen. Die Erreichung dieses Zustandes wird durch
einen Erweckungsmythos vorgezeichnet, der eine Rollenverteilung zwischen
“Geistigen” und “Volk” beinhaltet. Die Verbrüderungsidee ist begleitet von einem
Imperativ der allseitigen, gütigen Liebe.

91



Es konnte herausgearbeitet werden, dass der in der ‘Wandlung’ zum
Ausdruck kommende Verbrüderungsglauben ein attraktives Weltdeutungsmodell
für zeitgenössische Intellektuelle darstellte, das durch das universelle Konzept der
reinen humanitas auch als Ersatz für verlorengegangene religiöse Verbindlichkeit
geeignet war. Mit der Perspektive auf ein potentiell grenzenloses Publikum
ergab sich eine erhebliche Aufwertung des (künstlerischen) Intellektuellen. Dieses
neue Evangelium der ‘Künstler-Priester’ versprach die geistige Rücknahme
der komplexen sozialen Wirklichkeit und ließ den Interaktionsprozess mit
bedrohlichen ‘Volksmassen’ als einfachen Automatismus der Erweckung
erscheinen.

Der gegenmoderne Charakter der Modernereflexion der ‘Wandlung’ zeigt
sich somit an dem “messianisch”-totalitären Wahrheitskonzept, der schematischen
Reduktion des Subjektstatus im zugehörigen Volk-Führer-Modell und dem alles
dominierenden Bedürfnis nach gesellschaftlicher Einheit und Ganzheit.

Eine zusätzliche Problematisierung ergab sich für die Idee der
Erweckungsrevolution durch das Scheitern der realen Räterevolution, in der
mit dem klassenkämpferischen Sozialismusverständnis ein wirkungsmächtiger
Gegenspieler auf den Plan getreten war. Das “Volk” hatte sich in seiner
Erweckungsbereitschaft als unzuverlässig erwiesen, was aus humansozialistischer
Perspektive nur als tragischer Sieg der “Masse” über den “Menschen” aufgefasst
werden konnte.

Das entsprechend benannte Drama Tollers zeigt abermals eine sozial
entwurzelte sinnsuchende Hauptfigur, die ihren Zugehörigkeitskonflikt zwischen
Staat und Proletariat diesmal unmittelbar im revolutionären Geschehen
auszustehen hat. Das Scheitern der messianischen Führungsfigur am Phänomen
der “Masse” wird hier als Schuldproblem verhandelt. Ihre isolierte Stellung bleibt
bis zum Schluss bestehen und mündet in einen – als Ideenrettung motivierten –
Übergang ins Jenseits. Damit ersetzt in diesem Stück der heroische Fatalismus
des Selbstopfers die misslungene Verschmelzung mit der Menschheit.

Die Problematik von ‘Masse Mensch’ zeigt das tiefgreifende Dilemma der
Verbrüderungsidee. Die in der ‘Wandlung’ per pseudoreligiösem Kunstgriff
hergestellte “Gemeinschaft” basiert auf einer Ausblendung des Subjektcharakters
der Volksmassen. Der praktische Realisierungsversuch dieser Abstraktion musste
an der Wirklichkeit scheitern. Weder argumentative Konsenbildung noch
gewaltsame Massenführung sind in der messianischen Idee vorgesehen. Die
Unterlegenheit gegenüber dem klassenkämpferischen “Massen”-Sozialismus ist
begleitet von moralischen Behauptungsversuchen: In ‘Masse Mensch’ äußert sich

92



dies als moralische Kritik der Gewaltmittel, als Dämonisierung der ‘falschen
Führer’ und als Klage über die Unzurechnugsfähigkeit der “Masse”.

Moralisch zeichnet sich die Verbrüderungrevolution zwar durch ihren
prinzipiellen Gewaltverzicht aus, doch die Rolle von Masse und Volk bleibt
messianisch festgelegt: Das antimoderne Schema von Führer und Gefolge ist
beibehalten – es wird lediglich in seinem “tragischen” Scheitern beklagt.

Ein bedeutender Einschnitt in der Darstellung der revolutionären Thematik
ist erst in ‘Hoppla, wir leben!’ zu verzeichnen. Toller thematisiert anhand
der Konfrontation mit der republikanischen Gegenwart deren scheinbare
Demokratisierung ebenso wie den Verdacht ihrer reaktionären Unterwanderung.
Restbestände des expressionistischen Revolutionsideals werden dabei
aufgegriffen und ad absurdum geführt.

Tollers Abschied von der expressionistischen Dramatik äußert
sich in der Problematisierung des messianischen Führerideals, einer
Pluralisierung der Figurenperspektive und individuell konturierten Figuren.
Das neue Subjektverständnis ermöglicht ein auf verschiedene Figuren
verteiltes Erkenntnispotential. Mit der Parallelisierung von messianischem
Erweckungsglauben und faschistischem Umsturzverauch wird die
Gemeinsamkeit der totalitären Ideologien herausgestellt.

Das Drama entwickelt eine konsensorientierte Handlungsnorm
der demokratischen Teilhabe und des konstruktiven politischen
Engagements. Es kann als eine undogmatische Aufforderung zur politischen
Einmischung verstanden werden und markiert insgesamt einen deutlichen
Modernisierungsschritt im Werk Tollers.

Das letzte der behandelten Dramen, ‘Pastor Hall’, ist eine Reaktion auf die
gesellschaftliche Realität des antimodernen NS-Staats. Die Marginalisierung des
ethischen Subjekts durch die Nazis beantwortete Toller mit seiner Darstellung
des ‘aufrechten Gangs der Anständigen’. Das Stück ist ein Appell an mögliche
Unterstützer des Widerstandes und versucht mit den Mitteln der kulturellen
Erinnerung, die Gegenkultur eines “anderen Deutschlands” aufzugreifen.

‘Pastor Hall’ ist der eindringliche Versuch, die Bedrohung des freien
Individuums durch das NS-Regime aufzuzeigen. Das dramatische Grundthema
ist die Bewahrung der persönlichen Handlungsfreiheit durch die Überwindung
der Furcht und die Kraft des Vorbilds. Dazu greift Toller auf das Motiv des
Selbstopfers zurück. Das Zusammenspiel mehrerer repräsentativer Figuren der
politischen ‘Mitte’ verdeutlicht den politischen Widerstand als geforderte, aber
persönliche Entscheidung.

93



Angesichts eines totalitären Systems, das die Subjektautonomie massiv
beschneidet, wird in ‘Pastor Hall’ konsequent für die persönlichen
Grundfreiheiten Stellung bezogen und damit eine essentielle Voraussetzung
jeder modernen Gesellschaft eingefordert. Trotz Rückgriff auf märtyrerhafte
Elemente kann dem Stück also eine moderne ‘Stoßrichtung’ nicht abgesprochen
werden.

7.2 Zwischen Weltverbesserung und Isolation

Die Dramatik Ernst Tollers hat sich in den vorgestellten Ausschnitten
als eine durchgehend politische, mit den gesellschaftlichen Entwicklungen
ihrer Zeit kritisch befasste künstlerische Auseinandersetzung erwiesen. Die
durch die ausgewählten Dramen abgedeckte Zeitspanne umfasst die gesamte
Schaffensperiode des Autors von den ‘Geburtswehen’ der ersten deutschen
Republik bis zum düsteren Niedergang ihrer Errungenschaften unter der
Naziherrschaft. Ernst Toller hatte in dieser Zeitspanne die Bedeutung einer
historischen Figur. Als Politiker, Schriftsteller und Redner begab er sich immer
wieder in die Brennpunkte der Zeitgeschichte und versuchte dabei selbst
eine gestaltende Rolle zu spielen. Die für sein Leben so charakteristische
Stellung zwischen allen ‘Schubladen’ und Etiketten äußerte sich nicht zuletzt
in einem tiefsitzenden Gefühl der Isolation und Heimatlosigkeit. In Verbindung
mit seinem nie zu befriedigenden Wunsch nach Verbesserung der politischen
und sozialen Verhältnisse ergab sich daraus Ernst Tollers bemerkenswerte
Spannungslage zwischen Weltverbesserung und Isolation, die sich in seiner
Dramatik eindrucksvoll widerspiegelt.

Die exponierten Figuren der Tollerschen Dramatik stehen zumeist in
einem Konflikt zwischen Ideal und Gemeinschaft. Die gesonderte Stellung
des idealistischen, sensiblen Menschen ist jeweils als anspruchsvolles
Zugehörigkeitsproblem gestaltet, in dem die Unzufriedenheit mit
der gegenwärtigen Realität von Staat und Gesellschaft zu kritischen
‘Außenperspektiven’ führt. Der Wunsch, sich nur dort ‘einzufügen’, wo die
eigenen moralischen Maßstäbe Geltung finden, bedingt die für Tollers ‘Helden’
spezifische Spannung zwischen Aussonderung und Idealismus.

In der ‘Wandlung’ wird der Protagonist zunächst als ein isolierter,
‘fehlgeleiteter’ Sucher nach sinnvoller Gemeinschaft eingeführt. Sein
Weg zum ‘Seelenheil’ vollzieht sich als Umsetzung eines generalisierten
Gemeinschaftsideals. In abstrakter Allumfassung ‘verschmilzt’ der Suchende
mit ‘der Menschheit’. Die Verbrüderungsrevolution verbindet das Motiv der

94



Weltverbesserung mit der Aufhebung der Isolation.

Die idealisierte Entsprechung von Vordenker und Volk in einem
Erweckungsschema verdeckt jedoch die realen Probleme einer intellektuell
geleiteten Revolution und führt zu Widersprüchen, die der Führerperson als
moralische Probleme in die Quere kommen. In ‘Masse Mensch’ wird der
Kontrollverlust über die revolutionäre Bewegung als Schuldproblem erörtert und
die Isolation der Protagonistin bleibt mangels geeigneter Gemeinschaftsbildung
bestehen. Die Perspektive der Weltverbesserung muss hier in einen jenseitigen
Wartestand verlagert und die Menschheit augrund ihres Massencharakters für
vorerst unreif befunden werden. Weltverbesserungswunsch und Isolation fließen
im ‘Heldentod’ zusammen.

Die Alternativen von humansozialistischer Verschmelzung oder
mystisch-jenseitiger Entrückung, die die ersten beiden Dramen dem isolierten
Weltverbesserer eröffnen, werden in ‘Hoppla, wir leben!’ einer gründlichen
Umbewertung unterzogen. Am Beispiel des Protagonisten wird hier die Rolle
des ‘Erweckers’ diskreditiert und dessen Isolation gerade aus seinem Festhalten
an den überkommenen Idealen der Gefühlsrevolution begründet. Weil politisches
Handeln in diesem Drama nicht mehr als Umwälzung durch vereinzelte
‘Vorbilder’ funktioniert, führt die soziale Vereinzelung der unglücklichen
Führerfigur in das Extrem der Selbstötung. Als Integrationsperspektive wird die
konstruktive Eigentätigkeit des Einzelnen angeboten, der sich im Rahmen der
Chancen einbringt, die das politische System bietet.

Die in ‘Hoppla, wir leben!’ vorausgesetzte Möglichkeit der konstruktiven
persönlichen Einflussnahme auf das politische System, ist in der Situation von
‘Pastor Hall’ nicht mehr gegeben. Als Staatssystem begegnet hier das totalitäre
NS-Regime, gegenüber dem die politische Aussonderung als moralisches
Gütesiegel gelten muss. Entsprechend fallen gesellschaftliche Isolation und
Weltverbesserung in diesem letzten Szenario wieder zusammen. Die Figur des
Außenseiters ist zum positiven Widerstandshelden aufgewertet, der für eine
bessere Welt im Kleinen, eine Gegenkultur steht. Der politische Kampf muss sich
hier auf die ethische Freiheit des Einzelnen konzentrieren, um die Grundlagen für
humane Gemeinschaft überhaupt erst wieder herzustellen.

In der Entwicklung vom messianischen Expressionismus über neusachlichen
Pragmatismus bis hin zur antifaschistischen Exildramatik lässt sich also ein
Bewusstseinwandel bei Ernst Toller erkennen, in dem sich erzwungene politische
Bescheidenheit mit geistiger Modernisierung verbindet. Der idealistische
Weltverbesserer der räterevolutionären Phase hatte die reale Komplexität

95



politischer Meinungs- und Willensbildung hautnah erfahren müssen und setzte
seine Hoffnungen später verstärkt auf die Demokratie. Dabei differenzierte
er seine Vorstellung vom Subjektstatus der politisch Aktiven, relativierte den
Geltungsanspruch der humansozialistischen Weltsicht und bemühte sich um
normative Konsensbildung in verschiedensten gesellschaftlichen Gruppen. Das
Erstarken des Nationalsozialismus wurde dann zur Belastungsprobe seiner
Hoffnungen auf die moderne, freiheitliche Staatenwelt und ihre bürgerlichen
Eliten. Seinen verzweifeltem moralischen Appell gestaltete er in ‘Pastor Hall’ und
griff in dessen Figurengestaltung bewusst auf messianisch-prophetische Mittel
zurück, da er die Hoffnung auf subtilere, pluralistischere Formen der politischen
Einflussnahme angesichts der historischen Entwicklung offensichtlich verloren
hatte.

Für Toller selbst standen Weltverbesserungswünsche und Isolation zeitlebens
in einer engen Wechselbeziehung. Die einzige längere feste Bindung, die er mit
einer Frau einging, scheiterte an seinem geradezu zwanghaften Streben, gegen das
Elend der Welt anzukämpfen. Im New Yorker Exil fasste er 1938 den Entschluss,
sich im Spanischen Bürgerkrieg zu engagieren. Die Beziehung zu Christiane
Grautoff, seiner Frau, scheint im Vergleich zu solchen weltpolitischen ‘Pflichten’
eher zweitrangig gewesen zu sein:

ERNST TOLLER: Sie brauchen mich . . . ich muß . . . ich muß! [..] Du kannst
das nicht verstehen - man würde es mir nicht verzeihen, wenn ich nicht
mitkämpfen würde!
CHRISTINAE GRAUTOFF: Ich mache nicht mehr mit. Wir rennen seit Jahren.
Du musst an überhaupt keine Front. [..] Vor was läufst du überhaupt weg?
[..] Aber rennen, rennen, rennen ist ja der reinste Wahnsinn. Sind wir nicht
Flüchtlinge genug? Ist es nicht arg genug, überall ein Fremder zu sein?
Weißt du - du hast mich überhaupt erst zu einem Menschen gemacht. Mit
dir, für dich, durch dich bin ich zu einem Menschen, anständigen Menschen
geworden, aber nun will ich auch Frau sein und nicht nur hin und her jagen
für Sachen, von denen ich weiß, sie sind schlecht für dich!1

1 [Fuld/Ostermaier, 1996], S. 123. Laut Christiane Grautoffs Lebenserinnerungen war dies der
entscheidende letzte Dialog der Ehepartner. Ernst Toller wählte seinen Weg – den Weg der
Weltverbesserung und Isolation.

96



Literaturverzeichnis

[Altenhofer, 1981] Rosemarie Altenhofer: “Masse Mensch”. In: [Hermand, 1981H],
S. 129-141.

[Anz/Stark, 1994H] Thomas Anz, Michael Stark [Hrsg.]: Die Modernität des
Expressionismus. Stuttgart 1994.

[Anz, 1994] Thomas Anz: Gesellschaftliche Modernisierung, literarische Moderne und
philosophische Postmoderne. Fünf Thesen. In: [Anz/Stark, 1994H], S. 1-8.

[Bab, 1926] Julius Bab: Die Chronik des deutschen Dramas. Fünfter Teil. Deutschlands
dramatische Produktion 1919-1926. Berlin 1926.

[Bebendorf, 1990] Klaus Bebendorf: Toller expressionistische Revolution.
Frankfurt/Main 1990.

[Benson, 1987] Renate Benson: Deutsches expressionistisches Theater: Ernst Toller und
Georg Kaiser. New York [u.a.] 1987. (Kanadische Studien zur deutschen Sprache und
Literatur; Bd. 38).

[Bütow, 1975] Thomas Bütow: Der Konflikt zwischen Revolution und Pazifismus im
Werk Ernst Tollers. Mit einem dokumentarischen Anhang: Essayistische Werke
Tollers. Briefe von und über Toller. Hamburg 1975.

[Chen, 1998] Huimin Chen: Inversion of revolutionary ideals : a study of the tragic
essence of Georg Büchner’s “Dantons Tod”, Ernst Toller’s “Masse Mensch”, and
Bertolt Brecht’s “Die Massnahme”. New York 1998. (Studies on themes and motifs
in literature ; 33)

[Choluj, 1991] Bozena Choluj: Deutsche Schriftsteller im Banne der
Novemberrevolution 1918: Bernhard Kellermann, Lion Feuchtwanger, Ernst Toller,
Erich Mühsam, Franz Jung. Wiesbaden 1991.

[Chong, 1998] Dong-Lan Chong: Der literarisch-politische Diskurswandel in den
Dramen Ernst Tollers. Die Konfigurations- und Symbolikanalyse der Dramen Ernst
Tollers von 1917 bis 1927. Marburg 1998.

[Denkler, 1981] Horst Denkler: “Die Wandlung”. In: [Hermand, 1981H]S. 116-128.

[Distl, 1993] Dieter Distl: Ernst Toller. Eine politische Biographie. Schrobenhausen
1993. (zugl. Dissertation, Universität München)

[Dove, 1993] Richard Dove: Ernst Toller. Ein Leben in Deutschland. Göttingen 1993.

97



[Dove/Lamb, 1992] Richard Dove / Steven Lamb [Hrsg.]: German writers and politics :
1918 - 39. Basingstoke 1992. (Warwick studies in the European humanities)

[Droop, 1922] Fritz Droop: Ernst Toller und seine Bühnenwerke. Eine Einführung. Mit
selbstbiographischen Notizen des Bühnendichters. Berlin 1922.

[Esselborn, 1994] Hans Esselborn: Der literarische Expressionismus als Schritt zur
Moderne. In: [Piechotta et al., 1994H], Band 1, S. 416-429.

[Fritton, 1986] Michael Hugh Fritton: Literatur und Politik in der Novemberrevolution
1918/1919. Theorie und Praxis revolutionärer Schriftsteller in Stuttgart und München
(Edwin Hörnle, Fritz Rück, Max Barthel, Ernst Toller, Erich Mühsam). Frankfurt/Main
1986.

[Fuld/Ostermaier, 1996] Werner Fuld / Albert Ostermaier [Hrsg.]: Die Göttin und ihr
Sozialist: Christiane Grautoffs Autobiographie - ihr Leben mit Ernst Toller. Bonn 1996.

[Grimminger, 1995] Rolf Grimminger: Aufstand der Dinge und der Schreibweisen. Über
Literatur und Kultur der Moderne. In: [Grimminger et al., 1995H], S. 12-41.

[Grimminger et al., 1995H] Rolf Grimminger / Jurij Murasov / Jörn Stückrath [Hrsg.]:
Literarische Moderne. Europäische Literatur im 19. und 20. Jahrhundert. Reinbek
1995.

[Grunow-Erdmann, 1994] Cordula Grunow-Erdmann: Die Dramen Ernst Tollers im
Kontext ihrer Zeit. Heidelberg 1994.

[Habermas, 1981] Jürgen Habermas: Die Moderne – ein unvollendetes Projekt. In:
Habermas, Jürgen: Kleine politische Schriften. Frankfurt/Main 1981, S. 444-464.

[Habermas, 1985] Jürgen Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf
Vorlesungen. Frankfurt/Main 1985.

[Hermand, 1981] Jost Hermand: “Hoppla, wir leben!”. In: [Hermand, 1981H],
S. 161-178.

[Hermand, 1981H] Jost Hermand [Hrsg.]: Zu Ernst Toller. Drama und Engagement.
Stuttgart 1981.

[Hoffmann, 1968H] Ludwig Hoffmann [Hrsg.]: Erwin Piscator: Das Politische Theater.
Faksimiledruck der Erstausgabe 1929. Berlin 1968.

[Hohendahl, 1967] Peter Uwe Hohendahl: Das Bild der bürgerlichen Welt im
expressionistischen Drama. Heidelberg 1967.

[Jauß, 1989] Hans Robert Jauß: Studien zum Epochenwandel der ästhetischen Moderne.
Frankfurt/Main 1989.

[Kändler, 1981] Klaus Kändler: Zwischen Masse und Mensch – Ernst Toller von
der “Wandlung” bis “Hoppla, wir leben!” und “Feuer aus den Kesseln!”. In:
[Hermand, 1981H], S. 87-115.

[Kane, 1987] Martin Kane: Weimar Germany and the limits of political art. A study of
the work of George Grosz and Ernst Toller. Tayport 1987.

98



[Kemper, 1998] Dirk Kemper: Ästhetische Moderne als Makroepoche. In:
[Vietta/Kemper, 1998H], S. 97-126.

[Kim, 1998] Hye Suk Kim: Der Wandel der Wertsysteme in Ernst Tollers Dramen. Passau
1998. (Dissertation, Universität Passau)

[Klein, 1968] Dorothea Klein: Der Wandel der dramatischen Darstellungsform im Werk
Ernst Tollers (1919 - 1930). Bochum 1968. (Dissertation, Ruhr-Universität Bochum)

[Kolinsky, 1970] Eva Kolinsky: Engagierter Expressionismus. Politik und Literatur
zwischen Weltkrieg und Weimarer Republik. Stuttgart 1970.

[Koopmann, 1997] Helmut Koopmann: Deutsche Literaturtheorien zwischen 1889 und
1920. Darmstadt 1997.

[Kuhn, 1992] Tom Kuhn: Forms of Conviction: The Problem of Belief in Anti-Fascist
Plays by Bruckner, Toller and Wolf In: [Dove/Lamb, 1992], S. 163-177.

[Lamb, 1986] Stephen Lamb: Hero or Villain? Notes on the Reception of Ernst Toller in
the GDR. In: The German Quarterly. Vol. 59. No. 3. Cherry Hill 1986. S. 375-386.

[Leydecker, 1998] Karl Leydecker: The laughter of Karl Thomas: Madness and politics
in the first version of Ernst Toller’s “Hoppla, wir leben!”. In: Modern Language
Review. Vol. 93 (1). Leeds 1998. S. 121-132.

[Lohmeier, 2000a] Anke-Marie Lohmeier: Literatur im Modernisierungsprozess:
Möglichkeiten einer modernisierungsgeschichtlichen Periodisierung. Vortrag,
IVG-Kongress. Wien 2000.

[Lohmeier, 2000b] Anke-Marie Lohmeier: Vom unendlichen Ende des Volksmagisters.
Die Intellektuellen, die “Massen” und die offene Gesellschaft. IASL Diskussionsforum
online: http://iasl.uni-muenchen.de/discuss/lisforen/lohmeier.htm

[Luhmann, 1980] Niklas Luhmann: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur
Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft. Band 1. Frankfurt/Main 1980.

[Neuhaus et al., 1999H] Stefan Neuhaus / Rolf Selbmann / Thorsten Unger [Hrsg.]: Ernst
Toller und die Weimarer Republik. Ein Autor im Spannungsfeld von Literatur und
Politik. Würzburg 1999. (Schriften der Ernst-Toller-Gesellschaft ; 1)

[Ossar, 1998] Michael Ossar: Anarchism in the dramas of Ernst Toller. The realm of
necessity and the realm of freedom. Albany/NY 1980.

[Piechotta et al., 1994H] Hans Joachim Piechotta / Ralph-Rainer Wuthenow / Sabine
Rothemann [Hrsg.]: Die literarische Moderne in Europa. 3 Bände. Opladen 1994.

[Piscator, 1929] Erwin Piscator: Die Begegnung mit der Zeit. “Hoppla, wir leben!”. 3.
September bis 7. November 1927. In: [Hoffmann, 1968H], S. 146-160.

[Plumpe, 1993] Gerhard Plumpe: Ästhetische Kommunikation der Moderne. Band 2:
Von Nietzsche bis zur Gegenwart. Opladen 1993.

[Plumpe, 1995] Gerhard Plumpe: Epochen moderner Literatur. Ein systemtheoretischer
Entwurf. Opladen 1995.

99



[Reimers, 2000] Kirsten Reimers: Das Bewältigen des Wirklichen. Untersuchungen zum
dramatischen Schaffen Ernst Tollers zwischen den Weltkriegen. Würzburg 2000.

[Röttger, 1996] Evelyn Röttger: Schriftstellerisches und politisches Selbstverständnis in
Ernst Tollers Exildramatik. In: Zeitschrift für deutsche Philologie. Bd. 115. Berlin
1996. S. 239-261.

[Rothe, 1983] Wolfgang Rothe: Ernst Toller. In Selbstzeugnissen und Bilddokumenten.
Reinbek 1983.

[Rothstein, 1987] Sigurd Rothstein: Der Traum von der Gemeinschaft. Kontinuität und
Innovation in Ernst Tollers Dramen. Frankfurt/Main 1987.

[Rühle, 1973] Günther Rühle: Zeit und Theater. Vom Kaiserreich zur Republik.
1913-1925. Berlin 1973.

[Rühle, 1974] Günther Rühle: Zeit und Theater. Diktatur und Exil. 1933-1945. Berlin
1974.

[Schneider, 1995] Falko Schneider: Filmpalast, Varieté, Dichterzirkel. Massenkultur
und literarische Elite in der Weimarer Republik. In: [Grimminger et al., 1995H],
S. 453-478.

[Schreiber, 1997] Birgit Schreiber: Politische Retheologisierung. Ernst Toller frühe
Dramatik als Suche nach einer “Politik der reinen Mittel”. Würzburg 1997.

[Sokel, 1981] Walter Sokel: Ernst Toller. In: [Hermand, 1981H], S. 25-40.

[Spalek/Willard, 1989] John M. Spalek / Penelope D. Willard: Ernst Toller. In:
Deutschsprachige Exilliteratur seit 1933. Hrsg. von John M. Spalek und Joseph Strelka.
Bern 1989. S. 1723-1765.

[Thomé, 2000] Horst Thomé: Modernität und Bewusstseinswandel in der Zeit des
Naturalismus und des Fin de siècle. In: Mix, York-Gothart: Naturalismus, Fin de siécle,
Expressionismus – 1890-1918. München 2000. S. 15-27. (Hanser Sozialgeschichte der
deutschen Literatur ; Band 7).

[Unger, 1996] Thorsten Unger: Antifaschistischer Widerstand und kulturelle Erinnerung
im exilpolitischen Drama : Zu Ernst Tollers “Pastor Hall”. In: Jahrbuch für
Internationale Germanistik. Reihe A. Bd. 40. Bern 1996. S. 289-316.

[Vietta, 1992] Silvio Vietta: Die literarische Moderne. Eine problemgeschichtliche
Darstellung der deutschsprachigen Literatur von Hölderlin bis Thomas Bernhard.
Stuttgart 1992.

[Vietta, 1998] Silvio Vietta: Die Modernekritik der ästhetischen Moderne. In:
[Vietta/Kemper, 1998H], S. 97-126.

[Vietta/Kemper, 1994] Silvio Vietta / Dirk Kemper: Expressionismus. 5. Auflage.
München 1994. (UTB 362 ; Deutsche Literatur im 20. Jahrhundert, Band 3)

[Vietta/Kemper, 1998H] Silvio Vietta / Dirk Kemper [Hrsg.] : Ästhetische Moderne in
Europa. Grundzüge und Problemzusammenhänge seit der Romantik. München 1998.

100



[Wehler, 1987] Hans-Ulrich Wehler: Deutsche Gesellschaftgeschichte. Band 1. Vom
Feudalismus des Alten Reiches bis zur defensiven Modernisierung der Reformära.
1700-1815. München 1987.

101



Erklärung

Hiermit versichere ich, dass ich die vorliegende wissenschaftliche Arbeit ohne
fremde Hilfe angefertigt habe, und dass ich mich anderer als der angegebenen
Hilfsmittel und Quellen nicht bedient habe.

Saarbrücken, den 27. Juli 2001


